Forma de citar este articulo en APA:

Solis-Nova, D., Alarcon-Alvear, A., & Béez-Alarcon, A. (2025). Oracion y metafisica: método del conocimiento de Dios segtin Gabriel Marcel.
Perseitas, 13, 615-647. DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

ORACION Y METAFISICA: METODO
DEL CONOCIMIENTO DE DIOS SEGUN
GABRIEL MARCEL®

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of
God according to Gabriel Marcel

Articulo de investigacion

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Recibido: junio 5 de 2025. Aceptado: septiembre 8 de 2025. Publicado: diciembre 15 de 2025

David Solis-Nova™
Angela Alarcéon-Alvear™
Andrea Baez-Alarcon™

Esta investigacion se centra en la pregunta por la posibilidad conocer a Dios,
concebido como plenitud del ser, principalmente a través de la oracion, segtn la
propuesta filoséfica de Gabriel Marcel. A partir de la obra del pensador francés,
se plantea la hipétesis de que la oracion o invocacion resulta imprescindible para
dicho conocimiento, ya que Dios se manifiesta como un Tu absoluto y no solo como
una causa impersonal. En este sentido, Marcel considera que la experiencia de
lo trascendente no se presenta Gnicamente como un problema para nuestra

* Investigacion financiada por el fondo FIIC_UCSC 01/2024 de la Direccion de Investigaciéon de la Universidad
Catolica de la Santisima Concepcion.

"Doctor en Filosoffa. Docente en el Departamento de Filosofia de la Universidad Catdlica dela Santisima Concepcion,
Concepcion, Chile. Correo electronico: dsolis@ucsc.cl. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2462-8436

" Magister en Estudios Biblicos. Docente del Departamento de Teologia de la Universidad Catélica de la Santisima
Concepcion, Concepcion, Chile. Correo electronico: lalarcon@ucsc.cl. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6662-
7901

™ Magister en Filosofia. Docente del Departamento de Filosofia de la Universidad Catdlica de la Santisima
Concepcion, Concepcion, Chile. Correo electronico: abaez@ucsc.cl. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7647-
0135

Perseitas | Vol. 13| pp. 615-647 | 2025 | ISSN (En linea): 2346-1780 | Medellin-Colombia



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://www.openaccess.nl/
https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://doi.org/10.21501/23461780.5225
mailto:dsolis@ucsc.cl
https://orcid.org/0000-0003-2462-8436
mailto:lalarcon@ucsc.cl
https://orcid.org/0000-0002-6662-7901
https://orcid.org/0000-0002-6662-7901
mailto:abaez@ucsc.cl
https://orcid.org/0000-0002-7647-0135
https://orcid.org/0000-0002-7647-0135
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcon

inteligencia, sino como una comunion en la que se participa mediante el
encuentro y el didlogo, es decir, dentro del ambito relacional que hace posible
la oracion. El trabajo sostiene que, desde una perspectiva metafisica, la oracion
constituye una via legitima de acceso al ser y a la plenitud del ser, que es el Ta
absoluto. Esto implica exigencias no solo intelectuales, sino también morales,
para el ejercicio de la metafisica. Para demostrarlo, se analizan tres aspectos
clave: la nocion de misterio ontoldgico y la exigencia del ser como llamada en
cada individuo; el papel de la intersubjetividad como mediacién para acceder
al misterio del ser; y, finalmente, la concepcién marceliana de la oracion y su
relevancia en el conocimiento metafisico de Dios. La metodologia adoptada es de
caracter bibliografico-documental, centrada en el estudio de las obras de Marcel
y sus principales intérpretes.

Palabras clave

Encuentro; Gabriel Marcel; Intersubjetividad; Metafisica; Misterio; Oracién; Ser;
T absoluto.

Abstract

This research focuses on the question of whether it is possible to know God,
conceived as the fullness of being, primarily through prayer according to the
philosophical proposal of Gabriel Marcel. Based on the work of the French
thinker, the hypothesis is put forward that prayer or invocation is essential for
such knowledge, as God manifests Himself as an absolute Thou and not merely
as an impersonal cause. In this sense, Marcel considers that the experience
of the transcendent is not only posed as a problem to our intelligence but as a
communion in which one participates through encounter and dialogue, that is,
through the relational realm that makes prayer possible. The work proposes
that, from a metaphysical perspective, prayer constitutes a legitimate way
to access being and the fullness of being, which is the absolute Thou. In this
way, it would imply moral, not only intellectual, demands for the practice of
metaphysics. To demonstrate this, three key aspects are analyzed: the notion
of ontological mystery and the demand of being as a call in each individual; the
role of intersubjectivity as mediation to access the mystery of being; and finally,
Marcel's conception of prayer and its relevance in the metaphysical knowledge
of God. The methodology adopted is bibliographic-documentary analysis, focused
on studying the works of Marcel and his main interpreters.

Keywords

Absolute Thou; Being; Encounter; Gabriel Marcel; Intersubjectivity; Metaphysics;
Mystery; Prayer.

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225 Perseitas | Vol. 13| 2025 m


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

Introduccion

Incluso antes de su conversion al catolicismo, Marcel (1927/1956a) mostré
interés por indagar en los fundamentos metafisicos y antropoldgicos de un
acto como el de la oracion (p. 221). Por supuesto, este interés se profundiza
posteriormente en toda su obra, donde la nocion de invocacion adquiere
una gran importancia, en tanto le permite prolongar su reflexion por la
intersubjetividad comoviadeaccesoal misterio ontoldogico (Marcel,1955/1956bh,
p. 61;1940/1959, p. 49; 2002, p. 111;1934/2003, p. 32). En este sentido, Marcel
puede considerarse uno de los iniciadores de la linea de pensamiento que, en
el siglo XX, siguieron varios filésofos en torno a las implicaciones metafisicas
del encuentro y de las relaciones personales (Buber, 1923/2023; Florenski,
1914/2010; Guardini, 1967/2014; Levinas, 1961/2016; Nédoncelle, 1942/1996;
Ricoeur, 1990/1996; Rosenzweig, 1921/1997).

Sin embargo, uno de sus aportes mas originales a este tema es haber
explorado la posibilidad de no pensar separadamente —gracias a su concep-
cion de relacion intersubjetiva— la concepcion de un Dios de la fe y de un Dios
de los fildsofos, tal como ya lo habia planteado siglos antes Pascal (1670/2012, p.
406). De maneraindirecta, Marcel ofrece una respuesta afirmativa a uno de los
dilemas mas vivos de su tiempo: la posibilidad de una filosofia cristiana, es decir,
la posibilidad de indagar racionalmente en el misterio de la fe sin comprometer
la autonomia ni el espiritu critico de la labor filoséfica (Gilson, 1932/2009, pp.
22-25; Heidegger, 1953/2001, pp. 5-6).

Esta investigacion se orienta en torno a la pregunta de si el conocimiento
de Dios, entendido como plenitud del ser, puede alcanzarse principalmente por
medio de la oracion, segln la propuesta de Gabriel Marcel. Por ello, nos inte-
resa indagar en las consecuencias que tendria la inclusion de la oracion en el
conocimiento de Dios dentro del ejercicio de la metafisica, en tanto que esta es
la disciplina que estudia el ser en cuanto ser.

La hipotesis que guia nuestro trabajo sostiene que, alo largo de toda la obra

de Marcel, la oracion o invocacion resulta imprescindible para el conocimiento
de Dios, en la medida en que el filésofo piensa que la divinidad se revela mas

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

como un Tu absoluto que como una causa primera. Este T absoluto, plenitud
del sery ser personal ala vez, constituye mas propiamente un misterio en el que
participamos que un problema que resolvemos de forma impersonal. En conse-
cuencia, solo es posible conocer a esa divinidad interpelante desde el interior
del encuentro y del didlogo permanente, es decir, participando en todo aquello
que implica la oracion. Los resultados de esta investigacion podrian abrir una
via novedosa para el conocimiento metafisico, sin desestimar los métodos tra-
dicionales, al mismo tiempo que permiten indagar ciertas disposiciones y con-
diciones morales necesarias para acceder a las nociones propias de la filosofia
primera.

Para dar respuesta a la pregunta planteada y verificar la viabilidad de la
hipotesis, el trabajo se divide en tres capitulos, que coinciden con los objetivos
especificos del estudio. En primerlugar, se desarrolla la concepcion que Marcel
tiene de misterio ontoldgico y del ser como exigencia que se presenta como una
llamada a la intimidad de la conciencia del sujeto. En segundo lugar, explorare-
mos laimportancia de las experiencias mas significativas de la intersubjetividad
para el acercamiento y comprension del misterio del ser. Finalmente, expone-
mos la concepcion del pensador francés sobre la oracion y argumentamos su
relevancia tanto para la metafisica como para el conocimiento de Dios.

Para el desarrollo de este trabajo se adopté una metodologia basada en el
analisis bibliografico y documental, centrada en el estudio de las obras filoséfi-
cas de Gabriel Marcel, asi como en las interpretaciones y comentarios de sus
principales estudiosos. Esta eleccion metodoldgica responde al propdsito cen-
tral de la investigacion: no se busca recolectar datos empiricos, sino compren-
der criticamente como el autor incorpora la oracion en su pensamiento para
abordar cuestiones fundamentales de la metafisica. Desde esta perspectiva, el
analisis bibliografico resulta especialmente pertinente, pues permite construir
un planteamiento tedrico consistente y explorar la literatura especializada,
confrontando distintas posturas filosoficas, asi como identificando contradic-
ciones, vacios o lineas de convergencia.

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

El ser como llamada

Unaforma de acercarse al pensamiento de Gabriel Marcel consiste en distinguir
entre enfrentarse a un problema y abrirse a un misterio. Estamos ante un
problema cuando el objeto que pensamos y deseamos conocer esta puesto
frente a nosotros como algo independiente y exterior a nuestra existencia
e historia. Aquello en lo que hemos puesto nuestra atencion e inteligencia se
convierte en objeto de un juicio despersonalizado que, precisamente por ello,
puede aspirar a una universalidad valida para todo tipo de persona, contexto
y tiempo. La singularidad personal de quien indaga no tiene relevancia para
acercarse a un objeto que puede examinarse sin compromisos vitales, pues el
yo particular no cuenta para el objeto, y el objeto no cuenta para ese mismo
yo que pregunta y busca conocer (Marcel, 1940/1959, p. 31). Ese sujeto que
investiga podria ser sustituido por cualquier otro.

El objeto propio del problema se ofrece a los ojos del conocimiento como
un espectaculo visto a la distancia y que, por estar separado y no comprome-
tido con la existencia, se presta facilmente a la medicion, la manipulacion y el
dominio (Marcel, 2002, p. 110). Segin Marcel, la ciencia analiza el mundo como
un problema, y gran parte de la filosofia ha intentado, a su vez, resolver sus pre-
guntas como si fueran objetos problematicos.

Cuando nuestro pensamiento se aproxima al misterio, en cambio, no puede
mantenerse como mero espectador: “Je ne suis pas au spectacle [No estoy en
el espectaculo]” (Marcel, 1968, p. 23). El misterio no es un objeto exterior, sino
que “envuelve” al sujeto que interroga, porque es parte de su existencia, de su
origeny de su exigencia tltima (Marcel, 1933/1987, p. 37). Mas que enfrentarse
al misterio, el pensamiento —y el ser humano en su totalidad— se encuentra
‘en” él. Enla pregunta que surge en el acercamiento al misterio no solo interro-
gamos algo externo, sino que inevitablemente nos ponemos a nosotros mismos
en cuestion. En el misterio, la distincion entre lo que esta en miy lo que esta
delante de mi se borray pierde importancia.

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

La respuesta a la que accedemos por medio de la pregunta, aunque sea
parcial, no tiene un resultado abstracto, es decir, no es separable de la vida
misma del individuo. Las aproximaciones al misterio, las verdades que maduran
en el proceso reflexivo, no llegan sin transformar notablemente lavida y el auto-
conocimiento de quien cuestiona y busca. El conocimiento del ser y el conoci-
miento de uno mismo son logros reciprocos (Lopez Cambronero et al., 2006, p.
109; Lopez Luengos, 2012, p. 133). Mientras el objeto problemético es separable
del sujeto, en el misterio, en cambio, participamos; nuestro acercamiento a él
no se distingue de nuestro propio destino (Marcel, 1934/2003, p. 93). La verdad
es, entonces, un acontecimiento de vida nueva para el individuo, no solo un éxito
intelectual.

En este punto, siguiendo a algunos de los intérpretes de Marcel, es posible
preguntarse si el caracter sistematico del pensamiento problematizador es
siempre incompatible con la reflexion abierta al misterio (Gallagher, 1966/1968,
pp. 249, 257-259; Grassi, 2009, pp. 26-27). De hecho, esta aproximacion al mis-
terio ontoldgico puede requerir, en ocasiones, la unidad y sistematicidad del
pensamiento problematizador para lograr un acceso ordenado al ser, que, Si
bien no es sistematizable, exige una inteligibilidad rigurosa para evitar confu-
siones 0 argumentos incompletos. Cabe preguntarse, entonces, si Marcel no ha
separado de forma demasiado tajante dos modos de pensar que podrian operar
mejor distinguiéndose, pero en comunion.

Ahora bien, cuando Marcel habla del misterio, se refiere al misterio del ser,
que no es propiamente definible, pero que no por ello debe entenderse como
opaco para la inteligencia (Moeller, 1953/1960, p. 256). Como sostiene Poma
(2005), si bien pensar y hablar del ser parecen inadecuadas, esa inadecuacion
consciente y evidente pareciera ser el lenguaje mas adecuado para hablar de
él (p. 492). Misterio no es sindnimo de incognoscible (Marcel, 2002, p. 191). De
hecho, el ser del que habla Marcel es la fuente de toda inteligencia y su preocu-
pacion primordial.

En este sentido, el misterio en la filosofia de Marcel se diferencia clara-

mente de la irracionalidad que caracteriza al mysterium tremendum et fasci-
nans de Otto (1917/2005, p. 22). Aunque no sea posible apresarlo de una vez

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

para siempre en los limites de una definicion, por medio de “aproximaciones
concretas” —nunca concluidas— podemos ir ingresando en esta realidad fun-
damental y rodeandola. El misterio del ser se vuelve cada vez mas expresable
en la medida en que participamos mas de él por medio de ciertas experiencias
humanas primordiales. Mas que afirmar algo del ser, es el ser el que se afirma
en nosotros; se muestra en la propia realidad vivida.

El ser no es objeto de una verificacion aséptica e impersonal, sino de un
reconocimiento existencial que nunca debe darse por concluido. Mas que evi-
dencia del ser, podemos dar testimonio de él (Marcel, 1940/1959, p. 85; 2002,
p. 301). Por ello, el ser no es objeto exclusivo de especialistas, sino preocupa-
cion fundamental de espiritus humildes y atentos al origen y la finalidad de su
existencia, y, ademas de humildes, perseverantes y audaces para reiniciar una
y otra vez estas aproximaciones al misterio ontoldgico (Marcel, 1997, p. 34).
Frente al ser, siempre estamos en camino, peregrinos o viadores, atentos a
recibir su luz, pero sin alcanzar jamas por completo el origen de esa luz (Gallag-
her, 1966/1968, p. 35; Marcel, 1968/1971a, p. 34; Lopez Luengos, 2012, p. 56).

Aunque Marcel evita definir el ser y se conforma prudentemente con girar
en circulos concéntricos alrededor del misterio, aproximandose a él cuida-
dosamente, puede afirmarse que, para el filosofo francés, el ser constituye el
fundamento eterno de la situacion existencial de cada persona. En un sentido
que recuerda a Agustin de Hipona, Marcel sostiene que esta realidad inagota-
ble, que desborda al sujeto, es, a su vez, lo mas intimo y cercano (Grassi, 2024,
p. 43). El ser es plenitud no solo de la realidad, sino también la plenitud a la que
el individuo aspira. Esta plenitud nunca esta totalmente dada; por ello, desde
nuestra intimidad, tendemos hacia ella como nuestra exigencia mas personal.
Desde el ser precario que somos y del que participamos, pretendemos, en un
dinamismo ascensional, avanzar hacia una completitud ontoldgica que desco-
nocemos (Marcel, 1968/1971a, p. 88).

Con todo, esta exigencia de plenitud del ser no es un deseo arbitrario ni
una aspiracion circunstancial; es, mas bien, un impulso cercano a una llamada
(Blazquez Carmona, 1988, p. 177; Marcel, 2002, p. 228). En efecto, el caracter
misterioso del ser radica en que no nos acercamos a él como a un fundamento

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

metafisico inerte, sino como a una fuente viva y amorosa de todo lo que existe.
Por esta razon, el fildsofo puede afirmar que el misterio ontoldgico no es obje-
tivo, aunque de ello no deba concluirse, por tanto, que sea subjetivo. Mas bien,
Marcel indica que el ser del que hablamos es una realidad que se hace clara y
experimentable en la medida en que es vivida desde la intersubjetividad.

Esto significa que el ser se manifiesta principalmente como una presen-
cia, y no solo como algo dado; mas bien, como un “t0” con el cual convivimos y
dialogamos, es decir, con quien poseemos una historia en comun. La presencia
del ser, por lo tanto, se hace reconocible no solo mediante ingentes esfuerzos
intelectuales, sino, sobre todo, a través de la invocacion (Marcel, 2002, p. 187).
A una presencia solo puede llamarsela o responder a su llamado.

La exigencia del ser de la que hablabamos es, vista con mas claridad, la
intima relacion de nuestra existencia con un Tt originario y fundamental, una
relacion que avanza en aproximaciones que buscan una plenitud que dé sen-
tido a todas las dimensiones vitales del sujeto. Como toda relacion, nunca esta
hecha del todo; por eso, el ser no debe sustantivarse como si fuera un supuesto
o un dato seguro (Marcel, 2002, p. 237). Por la misma razon, esta relacion con
el misterio del ser puede implicar imprevistos, avances y retrocesos, e inflamar
de novedad la existencia, en tanto su aparecer abre horizontes nuevos al pensa-
miento y a la historia del sujeto que lo invoca y responde a su llamada. La nove-
dad perpetua es, asi, otra caracteristica del ser en cuanto presencia invocada
e interpelante (Gallagher, 1966/1968, p. 81; Lopez Luengos, 2012, p. 65; Marcel,
1951/2001, p. 74).

Después de todo lo dicho, puede senalarse que, para Marcel, |a filosofia se
ha concebido habitualmente mas como espectadora que como participe del
misterio ontoldgico. Los fildsofos se han entendido a si mismos mas como homo
spectans que como homo particeps (Marcel, 1968/1971a, p. 219; 2002, p. 119;
1934/2003, p. 22). Sin embargo, no es posible abordar las cuestiones filosoficas
como si se tratara de problemas cientificos y técnicos, es decir, desligados de
la participacion. La filosofia no solo estudia cuestiones tedricas: las vive. Sin
partir de este caracter “concreto” no puede comprenderse nada de la historia
de la filosofia (Blazquez Carmona, 1988, p. 110). En otras palabras, hay un cierto

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

co-esse entre la contemplacion metafisica y el yo, puesto que contemplar es
también participar (Marcel, 2002, p. 139). A la recuperacion y reconquista de
esta participacion, el filésofo francés la llama “reflexion segunda” o “reflexion a
la segunda potencia” (Marcel, 2002, p. 85;1934/2003, p. 107;1971/2012, p. 244).

En este sentido, Marcel llega a caracterizar la metafisica como una “légica
de la libertad”, en cuanto no implica solo abstraccidn, sino, sobre todo, la res-
puesta a una llamada. La metafisica es el reconocimiento de una plenitud que
surge de una respuesta de nuestra libertad. El avance en esta respuesta y en
esta plenitud es constante y creciente, de modo que la realizacion de la disciplina
se acompana no solo de verdad, sino también de alegria y de creacion. Blazquez
Carmona (1988) considera que este rasgo lo aprendié Marcel de Bergson: la
filosofia no es un resultado, sino una creacion continua (p. 90). La reflexion
segunda, por tanto, es enemiga del concepto cerrado, concluido y definitivo.

Esto significa que la respuesta a la llamada perpetua del misterio genera
un acontecimiento de ampliacion de la plenitud del ser en nuestra existencia,
acontecimiento que Marcel (1934/2003, p. 153) llama “creacion”, y que, a su vez,
provoca aquella alegria vital que el filésofo identifica con la presencia del ser
en nosotros (Grassi, 2024, pp. 161y 196). Asi como el acontecer-creacion del
ser colma la vida, también la satisface con la alegria de estar respondiendo a la
llamada que constituye el origen y el sentido de nuestra historia. La metafisica
es, entonces, unaldgica de lalibertad, pero también una légica de la novedad del
acontecimiento y de la alegria en su constante advenimiento.

Para Marcel, el conocimiento en la historia de la ciencia ha adquirido un
caracter eminentemente problematico, no participativo e impersonal, lo que ha
favorecido el espiritu de dominio del mundo por medio de la técnica. La absolu-
tizacion de la técnica aumenta el riesgo de hacer desaparecer el sentido del ser,
al reducirlo todo a una funcion utilitariay de poder (Marcel, 1955/1956h, p. 50).
La busqueda ansiosa del mayor confort es lo tnico que hace tolerable una vida
que ya no se considera un don ni una presencia (Marcel, 1998a, 242; Marcel,
1951/2001, p. 54).

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

No obstante, detras de esta ansiedad de hiper-solucion técnica de todos
los males palpita el abismo de la desesperacion: “hay una correlacion dialéctica
intima entre un optimismo del progreso técnico y una filosofia de la desespera-
cion que dimana de él casi inevitablemente” (Marcel, 1968/1971a, p. 33). Es una
desesperacion que surge de la certeza de que, pese a todos los esfuerzos por
producir aparatos, la técnica no ofrece una salida —ni siquiera se aproxima—a
los misterios del mal, la soledad y la muerte (Marcel, 1934/2003, p. 175; Ramirez
Agudelo, 2019, p. 202). Por ello, Marcel (1951/2001) puede afirmar que la crisis
de la época contemporanea es, ante todo, una crisis metafisica (p. 41).

Pese a lo expresado por el filésofo, creemos que, tal como sostiene Gallag-
her (1966/1968, p. 257), la expansion casi totalitaria de la légica funcional no
solo ha puesto en peligro el misterio del ser, sino que también ha empujado a
pensar mas a fondo en la condicion Gnica e irrepetible del ser humano y su dig-
nidad. En el punto mas extremo del dominio de la funcion impersonal es cuando
mas claray luminosamente puede revelarse —paratodos, y ciertamente parala
filosofia— la especial relacion de dialogo y nutricion entre la existencia humana
y el misterio del ser: el descubrimiento incesante de la riqueza de la subjetividad
y de la intersubjetividad.

La metafisica es el préjimo

Al igual que otros fildsofos del siglo XX, Marcel enfatiza la importancia de la
intersubjetividad para la constitucion de la persona humana. Estas reflexiones
surgieron en €l a partir de ciertas experiencias personales que marcaron toda
su trayectoria vital y especulativa: la muerte de su madre cuando alin era un
nino, su trabajo con las familias de los soldados franceses durante la Gran
Guerra, sus experiencias con lo paranormal y su vocacion de dramaturgo,
entre otras (Grassi, 2016, p. 157).

La vida humana carece de sentido sin el otro, pues ni siquiera llega a

formarse como tal si no es en el marco de la relacion con un “td". El éxito y la
plenitud de un individuo no se separan del éxito y la plenitud de la comunién de

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

la cual forma parte (Marcel, 1934/2003, p. 97; 1945/2005, p. 167). El egoismo,
antes que una falla moral, es una falta de claridad respecto a lo que el sujeto
es; al encerrarse, se traiciona a si mismo, ya que solo logramos entendernos y
valorarnos a partir de lacomprension y valoracion de los otros: “me doy valor a
mi mismo en la medida en que me sé amado por aquellos otros seres a los que
yo amo” (Marcel, 2002, p. 204).

El sujeto se encuentra con su individualidad no cuando se ensimisma en la
contemplacion de sus dones, sino, precisamente, cuando los va donando a otros
(Blazquez Carmona, 1988, p. 151; Gallagher, 1966/1968, pp. 32-33, 128; Marcel,
1971/2012, p. 220). Lo que se da en la caridad no es un “yo” que ya se tiene, sino
que mas bien se va adquiriendo ese “yo" en el acto mismo de darlo: “yo estoy,
sin duda, menos inmediatamente presente a mi mismo que a aquel a quien he
dado mi fe" (Marcel, 1945/2005, p. 144). En este sentido, el amor es un acto de
“descentramiento”, de ganar la vida perdiéndola (Marcel, 1940/1959, p. 255;
2002, p. 186). Por esta razén, Marcel concibe el amor como una renovacion y
un renacimiento del curso habitual de la vida (Blazquez Carmona, 1988, p. 155;
Marcel, 1971/2012, p. 68).

Si bien Marcel (1980/1989) destaca en Heidegger la relacion que ha esta-
blecido entre el serylo sagrado, considera que el fildsofo aleman no reconoce la
importancia que lo intersubjetivo tiene para que el sery lo sagrado encuentren
su auténtica significacion (p. 363). Para el pensador francés, la intersubjetivi-
dad no tiene solo una importancia antropoldgica, sino que también implica una
apertura al misterio ontoldgico. El encuentro, una experiencia poco estimada
por los filésofos hasta ahora, conlleva no solo una amplitud de la experiencia
personal, sino una posibilidad de ensanchamiento en el acceso al ser (Marcel,
1933/1987, p. 41; 2002, pp. 131-132). El encuentro es el punto de partida del
hallazgo del ser (Marcel, 2002, p. 75). El misterio, como revisabamos en el capi-
tulo anterior, se comprende verdaderamente cuando entendemos que es una
presencia, un ti que exhorta constantemente hacia la intimidad del sujeto: “No
hay un ser para mi si no es una presencia” (Marcel, 1933/1987, p. 69). Y para
mantener viva una presencia necesitamos reiniciar unay otra vez nuestra rela-

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

cion con ella. Por ello, se puede concluir que el nexo intersubjetivo es la condi-
cion para que cualquier cosa me sea dada y para que lo dado me interpele a su
vez (Marcel, 2002, p. 206).

Por lo anterior, nuestra comprension del ser no esta alejada de la vida en
comunién; mas aun, la apreciacion del ser equivale a la riqueza del encuentro y
la fraternidad de una existencia compartida. No podemos enfrentarnos al mal
y ala muerte, en cuanto misterios, pertrechados solo de buenas ideas. Nuestra
comprension y nuestra logica deben ser sostenidas por una vida y un pensa-
miento constituidos con otros (Marcel, 1968/1971a, p. 193; Moeller, 1953/1960,
p. 282; Plourde, 2005, p. 594). Marcel comprende que el trasfondo del ser es
‘comunional”; por ello, es por medio de las relaciones intersubjetivas como
accedemos a esferas mas ricas y amplias de comprension ontoldgica (Kauf-
mann Salinas, 2013, pp. 82-83). En consecuencia, las aproximaciones al ser no
se realizan unicamente por medio de la ldgica, sino también a través de ciertos
actos relacionales privilegiados, como la fidelidad, la esperanzay la caridad.

Asi, puede entenderse que Marcel haya descrito al ser como un lugar de
fidelidad, en cuanto es por medio del testimonio del encuentro que el misterio
ontoldgico se nos hace experimentable. Si Aristoteles identificé el ser con la
sustancia y Descartes lo hizo evidente en el cogito, Marcel ensefa que el ser
solo se revela en la fidelidad, en la certeza razonable del testimonio autorizado
de otro (Grassi, 2024, p. 198; Marcel, 1934/2003, p. 92). La metafisica de Mar-
cel no es una metafisica del “yo soy” o del “yo pienso”, sino del “somos” (Marcel,
2002, p. 205).

En este punto, conviene precisar que Marcel no iguala el ser con la inter-
subjetividad, sino que afirma que la experiencia del ser solo es posible por la via
intersubjetiva. Para comprender plenamente su posicion, debe senalarse que
todo ser participa analdgicamente de una relacion personal que se encuentra
en el origen de todo ser como realidad trascendente, lo que él denomina el Tu
absoluto (Fernandez, 2006, p. 125; Levinas, 1987/2002, pp. 36-37, 42-43). El ser,
por lo tanto, es participacion en el amor. El ascenso a la comunién originaria
—analogado principal de esta participacion— solo es posible mediante un “des-

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

censo” inmersivo en la fraternidad con el préjimo (Grassi, 2024, p. 187; Marcel,
1954/1955, p. 109). Esto es lo que se ha llamado “analogia de la presencialidad”,
0 que también podria denominarse analogia personae: participacion de la
presencia que se hace patente en el ser, en las personas y en el mundo. Esto
significa que el ser no es un sujeto, sin duda, pero participa de un enlace intimo
con las riquezas de la intersubjetividad, que son su origen y fuente inagotable.

Cabe reconocer que Marcel condiciona la labor metafisica a ciertas acti-
tudes de caracter ético. El acceso al ser no puede separarse de la disposicion a
iniciar y mantenerse en una relacion de llamada y respuesta con otro, una dis-
posicion favorable a recibir una gracia posible (Marcel, 1968, p. 24;1933/1987,
p.72; Pereira-Rios, 2020, p. 144). El camino de la moralidad no difiere, desde esta
postura, del camino de la ontologia (Grassi, 2016, pp.13-14; Marcel, 1933/1987,
p. 75). La apertura a campos mas vastos del ser no requiere solo la agudeza del
discernimiento, sino la participacion activa en un dialogo fraterno con el pré-
jimo (Marcel, 1955/1956b, p. 65). El corazon de esta moralidad es la libertad que
surge de haber respondido al ser que invoca y, por haber respondido, aquella
presencia misteriosa se hace mas clara para el entendimiento. Mantenernos
permeables al influjo de esta presencia colma de novedad, creacion y alegria
la existencia, y la aleja de toda desesperacion; es decir, la aleja de un ser clau-
surado y ya concluido, que mientras mas se reitera mas se empobrece (Grassi,
2024, p. 122; Marcel, 1933/1987, p. 77;1934/2003, p. 110).

El origen del ser es intersubjetividad, lo que explica por qué a través de ella
ascendemos en el misterio ontoldgico. Esta comunion ontoldgica fundante no
ha sido constituida por la fraternidad en la historia, sino que, mas bien, es al
revés: esta amistad trascendente y eterna es la que permite que se consoliden
las relaciones fraternas entre los individuos (Grassi, 2024, p. 177). Marcel esta
indicando que en su fuente el ser eterno es una gran ciudad de espiritus, un
cuerpo mistico que conocemos y del que participamos por medio de las fun-
daciones temporales de fidelidad y amor que comenzamos y mantenemos en
nuestra existencia. Esta comunién universal pende del Tu absoluto, que es su
gran orquestador (Marcel, 2002, pp. 75, 211, 343;1945/2005, p. 164).

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

El amor no solo nos hace acceder a este co-esse eterno, sino que nos
entregala certeza de que la persona a quien se dirige el acto de caridad también
participa de esta ciudad trascendente. El amor a una persona no puede sepa-
rarse del amor a una comunidad de personas. Lo que nos llama a amar a un ser
humano no son solo sus cualidades personales, sino también la dignidad de su
participacion en unacivilidad espiritual que lo desborda (Lopez Luengos, 2012, p.
75; Tilliette, 2005, p. 515). Amar es, en este sentido, consentir y comprometerse
con una comunion en la que ya me encuentro previamente. Llegamos a preo-
cuparnos por el misterio ontoldgico en la medida en que vemos en él la unidad
subyacente que nos une a otros seres: nuestro corazon esta inquieto hasta que
no descanse en el “nosotros” del cual todo ha surgido (Gallagher, 1966/1968, p.
145; Grassi, 2024, pp. 190-191). Toda evidencia metafisica esté sustentada en la
mayor 0 menor experiencia de un nosotros primordial. Por ello, al amor se une
la seguridad de que amar a alguien es decirle: “ti no moriras jamas”, ya que no
hubiese surgido amor alguno si primigeniamente el ser mismo no descansase
en una comunidad solidaria que sobreabunday sobrepasa el tiempoy la caduci-
dad (Moeller, 1953/1960, p. 187).

La salvacion, por lo tanto, no es un éxito supraterrenal individual: se sal-
varan muchos como hermanos en una sola armonia de voluntades, o nadie se
salvara (Marcel, 1940/1959, p. 60;1934/2003, p. 22). Como se ha dicho correc-
tamente, el amor no deja lugar a la muerte, pero, si falta el amor, la muerte lo
absorbe todo (Marcel, 1968/1971a, p. 172; Urabayen, 2001, p. 743). Para Marcel
(2002), cualquier comprension de Dios, el T absoluto, no puede separarse de
laidea de un destino intersubjetivo de los seres (p. 322).

No solo hablar de Dios, sino hablar a Dios

El origen del ser es el Tu absoluto que no podemos concebir sino como una
interpelacion a nuestra intimidad. Esta interpelacion, al principio cubierta de
velos y confusa, revela su origen cuando se manifiesta como una vocacion del
mismo Dios (Valderrey, 1976, p. 157). En este sentido, Marcel considera que lo
que la filosofia ha hecho en sus investigaciones sobre la realidad divina ha sido

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

tratar un misterio como si fuese un problema, es decir, una presencia como si
fuera un objeto: “Je dirai volontiers dogmatiquement que tout rapport détre a
étre est personnel, et que le rapport entre Dieu et moi n'est rien s'il n'est pas
rapport d'étre a étre [Diria con satisfaccion, dogmaticamente, que toda relacion
de ser es personal,y que la relacion entre Dios y yo no es nada, si no es relacion
de seraser]” (Marcel, 1927, p. 137).

La teodicea, en su estudio impersonal de Dios como un objeto intelectual
entre otros, ha arrojado como resultado una serie de atributos que correspon-
derian al Ser Supremo, pero que nos dejan tan distantes de él como antes. Por
ello, puede afirmar el fildsofo, paraddjicamente, que, cuando hablamos de Dios,
no estamos hablando verdaderamente de Dios. De hecho, el Dios que niega el
ateismo es esa entidad divina cuyas caracteristicas —infinitud, inmutabilidad,
causalidad primera, entre otras— no participan de manera alguna en nuestra
experiencia vital ni historica, sino que permanecen como las de un objeto de
estudio distante y extrafio (Gallagher, 1966/1968, p. 215; Marcel, 1934/2003,
p. 77). Estos atributos no son falsos, segiin Marcel (1940/1959); sin embargo,
Unicamente adquieren sentido y significado cuando estan sostenidos por un td
activoy libre, al que se invoca y se atiende (p. 49). El t(i es a la invocacion lo que
el objeto es al juicio (Blazquez Carmona, 1988, p. 197).

Un Dios personal que se presenta Unicamente como un objeto fuera del
espacio y del tiempo —aunque sea el objeto supremo y fundamento de lo real—
es facil de negar. El Td absoluto solo puede conmovernos en la medida en que
es realmente una presencia (Marcel, 1955/1956b, p. 61). Marcel considera que
la insistencia en pensar a Dios como causa, aunque sea la primera e incausada,
tiende a reducir al Tu absoluto a una legalidad naturalista e impersonal, a una
verdad que no hace acontecer nadaenla historiay con la que no es posible com-
prometerse.

De manera lapidaria, Marcel senala que la teodicea es ya el inicio del
ateismo. En este sentido, la muerte cultural de Dios que hoy presenciamos
—y que ha hecho del ser humano una pregunta sin respuesta— ya estaba ins-
crita en los origenes de la metafisica (Blazquez Carmona, 1988, p. 251; Marcel,

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

1951/2001, p. 191). Por esta razon, el pensador francés puede argumentar que
el Dios cuya muerte testimonid Nietzsche no es el Dios de la oracion viviente, de
laadoraciony del auxilio, sino el Dios de la teodicea (Marcel, 1955/1956b, p. 59).

Marcel considera que esta divinidad es, primordialmente, una presencia a
la que se invoca y se interpela, una presencia viva e interviniente en la historia,
ala que no se accede describiendo en tercera persona los atributos que hemos
atisbado desde la distancia. La tnica forma de acceder al Tu absoluto es rela-
cionarse con él, convivir con él y entablar un dialogo constante. Las afamadas
pruebas de la existencia de Dios, si bien son impecables desde el punto de vista
ldgico y demostrativo, solo convencen a quienes ya estan convencidos, es decir,
a quienes ya tienen fe y viven una amistad reciproca con el ser divino. Precisa-
mente porque este didlogo y esta vida compartidas son la auténtica manera de
acceder a Dios. Esto significa, paradéjicamente, que la prueba es eficaz justo
donde se puede prescindir de ella (Marcel, 1940/1959, p. 201; 2002, p. 339).

A quienes no mantengan esta relacion de respuesta y llamada con el Ti
absoluto, las demostraciones de la existencia de Dios no pasaran de ser un
gjercicio intelectual brillante, pero sin incidencia radical en su trayectoria vital.
Esto se debe a que del anlisis de un objeto nunca se demostrara una presencia
(Blazquez Carmona, 1988, p. 187; Marcel, 1968/1971b, p. 167). Ello supondria
la intelectualizacion impropia de una presencia, una reduccion y, en cierta
medida, una traicion: incluso se podria decir que es una recaida en la idolatria,
en la medida en que se toma por Dios una imagen degradada de él (Blazquez
Carmona, 1988, p. 188). La Gnica manera de demostrar la existencia de un
ser personal —entre ellos, la del ser divino— es la participacion en su vida y
el compromiso con su modo de intervenir y transfigurar la existencia (Marcel,
1934/2003, p. 156). Por supuesto, Marcel no propone callar sobre Dios ni tam-
poco busca la desaparicion de los argumentos de la teodicea; mas bien, intenta
una forma renovada de expresion, cuya fuente primigenia sean las experiencias
personales de comunion con el T absoluto (Blazquez Carmona, 1988, p. 197).

La oracion, para Marcel, es la vivencia mas genuina de dialogo y comunion

con la divinidad. Es la instancia en la que la persona pide la accion de la gracia
y en la que esta interviene para hacer surgir la respuesta del sujeto. Marcel

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

concibe la oracion como un dialogo y una vida compartida con el Td absoluto. A
través de ella, todo el ser —originado por la divinidad— se manifiesta como pre-
sencia, y no simplemente como objeto o problema, al convertirse en vehiculo de
la llamada divina. Sin la practica constante de la oracion, el sujeto se distancia
de esta presencia, diluyéndola en un concepto unicamente recordado, pero ya
sin presencia. En este punto, encontramos en Romano Guardini (1961/2006)
una conviccion semejante a la de Gabriel Marcel: “Sin oracion se marchita la fe
y se atrofia la vida religiosa. Asi como no se puede vivir sin respirar, no se puede
ser cristiano, a la larga, sin rezar” (p. 32). En el mismo sentido, Mauti (2007)
ha rescatado la concepcion de John Henry Newman sobre la oracion, quien la
compara también con la respiracion del cuerpo, destacando que sin ella el alma
no puede considerarse viva (p. 351).

La gracia, por su parte, es comprendida por el filésofo como la invitacion
y la propuesta del Ta absoluto a crear la vida, es decir, a reiniciarla por derro-
teros imprevistos una vez que su iniciativa ha sido acogida. El amory el dialogo
presentes en la oracion son, en este sentido, siempre creadores.

La llamada de la fuente del ser, al pedir el consentimiento a su propuesta,
crea en nosotros la libertad. Esta no consiste en la indiferenciada capacidad de
optar entre las alternativas presentes, sino en la respuesta que ha suscitado en
nosotros la llamada del Tt absoluto. Por lo mismo, no obtenemos respuesta de
Dios si nosotros mismos no respondemos. Como se ha sefalado correctamente,
el ser humano solo puede permanecer libre mientras se mantenga vinculado a
la trascendencia (Negomireanu, 2013, p. 60). Por esta razon, la apertura a la
gracia—la amorosa atencion a la propuesta del T absoluto que implica la ora-
cion— es una accion imprevisible y verdaderamente “revolucionaria”. A través
de ella, todo lo anterior puede ser puesto en cuestion nuevamente, sometido
al escrutinio de un poder que nos trasciende y del cual puede brotar una lla-
mada inesperada que invite a una respuesta nueva, capaz de alterar el curso de
los acontecimientos (Blesa Aledo, 2012, p. 442; Marcel, 1933/1987, pp. 63-66).
La fe auténtica que invita a orar siempre encierra esta “peligrosidad” de que
todo plan deba reiniciarse; por ello mismo, la fe no debe quedarse instalada y

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

enclaustrada, sino que debe reiniciar constantemente por medio del recurso a
la plegaria impredecible (Lopez Luengos, 2012, p. 93; Marcel, 1940/1959, p. 117;
Marcel, 2002, p. 305).

El solo inicio de la plegaria ya representa un cambio, en la medida en que
implica la actitud de ponerse a disposicion de aquel en quien se confia, trayendo
consigo paz y transformacion interior (Marcel, 2002, p. 279). La oracion no es
aceptacion fatalista de la voluntad de Dios ni mera instancia para el cumpli-
miento de los deseos, sino una relacion libre y creativa de preguntas y respues-
tas mutuas con la persona divina (Grassi, 2024, p. 153; Moeller, 1953/1960, p.
274). La oracion del fiel siempre es escuchada, pero nadie podria asegurar de
qué forma lo ser4, ya que permanece suspendida en la misteriosa voluntad de
un ser inagotable y siempre sorprendente: “Rezar por un ser es tener fe en la
eficacia posible de esta oracion, y alin —me parece— es estar convencido de
(ue esta oracion no es en vano, aunque no sea materialmente atendida” (Marcel
1927/19564, p. 221). La legitima peticion de la plegaria es superada por un acto
primero de alabanza y agradecimiento por el hecho de permitir insertarnos
en una vida que nos supera infinitamente (Marcel, 1968/1971b, p. 173; 2002, p.
280). Ciertamente, toda oracion me enriquece, me hace participar mas del ser
porque precisamente me abre a otro (Valderrey, 1976, p. 171).

Joseph Ratzinger (2000/2001) ha reflexionado sobre la oracion en tér-
minos que guardan una notable afinidad con la perspectiva de Gabriel Marcel:
“Cuando nosotros, al orar, juntamos las manos, lo que expresamos es, preci-
samente, esto: ponemos nuestras manos en las Suyas, con nuestras manos
ponemos nuestro destino en sumano; confiando en Su fidelidad le prometemos
nuestra fidelidad” (p. 228).

La oracién es, en si misma, un rechazo a quedarse encerrado en uno
mismo, en tanto supone la invocacion a otro, pero también porque, a través
de ella, no solo se ingresa a la comunion con Dios, sino con todos aquellos que
piden la gracia de que el misterio del ser se les revele. Al orar, me incorporo
a una comunidad que pertenece tanto al mundo visible como al trascendente
(Marcel, 2002, p. 275). Lainvocacion, como toda relacion, presupone una comu-
nidad y tiene como auténtico sentido la salvacion universal, es decir, la de todos

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

aquellos que anhelan sumarse a aquella civilidad que es la plenitud de ser que
se encuentra como exigencia en la intimidad de cada uno (Grassi, 2016, p. 158;
2024, p. 173; Valderrey, 1976, p. 172).

Marcel entiende la salvacién como el cumplimiento de la exigencia de ple-
nitud del ser presente en cada persona, es decir, como la satisfaccion que pro-
viene de estar en la presencia del “nosotros” originario, al cual la divinidad invita
constantemente a incorporarse. La exigencia del ser une a los seres humanos
en su condicion de viadores y los unira en su salvacion, cuando esa exigencia
esté consumada (Marcel, 2002, p. 111). Por lo anterior, no tiene sentido una
salvacion puramente individual; mas bien, un concepto asi seria contradictorio
(Grassi, 2024, p. 143).

En este punto, Marcel puede sostener que, para hablar de Dios, es nece-
sario, en primer lugar, hablarle a él. Orar es la forma mas plena de pensar en
Dios, en tanto implica pensar con ély no simplemente pensar sobre él (Marcel,
1940/1959, p. 166;1934/2003, p. 32). El pensamiento sobre Dios no puede pres-
cindir de un pensamiento y de una actitud moral que lo invoca y se dispone a su
respuesta. La mas rigurosa expresion de la metafisica es buscar el método ade-
cuado para conocer aquello que constituye el horizonte de sus preocupaciones.

Ahorabien, el fundamento de toda la realidad no es un Dios entendido como
una sustancia acabada, sino un Dios personal que es presencia, que interpela
y responde. El acceso a él dependera necesariamente de que participemos
de su vida y quedemos disponibles para que intervenga en nuestra historia
(Grassi, 2016, p. 158). Solo podemos pensar en Dios, y hacer filosofia primera,
si previamente hay una convivencia con el Tt divino; es decir, si participamos de
una misma vida en comunién, compartimos una historia y pensamos junto a él,
constituyendo nuestro pensamiento en relacion con él. No podemos hablar de
Dios si primero no hay con él alianza y amistad.

En este sentido, vemos en Marcel un intento de des-cosificar o des-objeti-
var a Dios y pensarlo realmente como un Ta. Mas que antropocéntricamente, el
filésofo quiere pensar a Dios “personalmente”, como persona, fuente de actos
volitivos, racionales y relacionales (Blazquez Carmona, 1988, pp. 248-251). Este

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

Tu absoluto esta mas cercano a la nocion de lo divino de los hebreos: Sefior que
interviene, interpela, hace alianzas, perdona, se oculta, pero también se revelay
es impredecible. La nocidn de la divinidad de los fildsofos griegos, en cambio, se
asocia mas a un ordenimpersonal del cosmos (Blazquez Carmona, 1988, p. 250).

Por otra parte, Marcel no negaria que Dios es el ser mismo, Ipsum esse
subsistens, como sostiene Tomas de Aquino (1274/2001,197;S. Th.,1,q.13,a.11);
solo recordaria que este ser mismo, del cual todo participa analogamente, es
originalmente una persona en comunion, y que esta misma comunion es la que
nos acerca al corazon de lo divino (Negomireanu, 2013, p. 60).

Por esta razon, es imprescindible que, si la filosofia desea conocer aque-
lla realidad que trasciende el mundo, conceda a la oracion y a la espera de la
gracia la maxima importancia. El mismo metafisico no podra separar su labor
intelectual de su receptividad a la revelacion de Dios. No es extrano, por con-
siguiente, que para Marcel la metafisica y la santidad caminen por el mismo
sendero de la oracion, porque ambas van en busqueda del mismo misterio del
ser, es decir, de aquella Persona que confiere sustento a nuestra dignidad y sig-
nificado a nuestra existencia (Grassi, 2009, p. 27; Rodriguez Piero, 2024, p. 118;
Valderrey, 1976, p. 174). Si de verdad se desea hacer metafisica, el fildsofo debe
buscar el método y la actitud moral adecuada que le permitan no solo compren-
der de mejor manera, sino ver su vida inundada por la voluntad del Tt absoluto
que lo busca y exhorta. Los santos, en tanto metodolégicamente orantes, son
los metafisicos mas consumados; y los metafisicos, los realmente dispuestos a
conocer aquella causa primera, son los mas abiertos a la adoraciony ala plega-
ria, para que aquella presencia que es el origen del ser se revele.

Si deseamos hacer una metafisica metodologicamente ajustada, reque-
riremos la agudeza del filésofo, pero también su testimonio: “sin el testimo-
nio del santo la problematica ontolégica queda puramente formal” (Marcel,
1968/1971b, p. 169; 1945/2005, p. 332). Sin el peregrinaje hacia la santidad, la
problematica ontoldgica queda en un nivel puramente abstracto e intelectua-
lista (Marcel, 1934/2003, p. 199). La revitalizacion de la metafisica, segiin Mar-
cel, pasa por la instauracion de la oracion en el corazon mismo de la filosofia

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

primera. Si los métodos son el camino mas adecuado para alcanzar la verdad
que se busca, la oracion debe contarse también entre los métodos para el éxito
del trabajo filosofico.

Marcel (1968/1971b) considera que en ningln caso esta rebasando el
ambito estrictamente filosofico. Las conclusiones a las que ha llegado parten
de la experiencia concreta y pueden aceptarse sin afiliarse a un dogma de fe
determinado (pp. 175-176). Por ejemplo, Valderrey (1976) sostiene que el tér-
mino “gracia” no estd mencionado en la obra de Marcel en un sentido teoldgico
cristiano, sino que se entiende solo como don gratuito, vocacion y llamada (p.
166). El fildsofo francés busca los recursos necesarios para restituir la filosofia
religiosa, considerando el estrepitoso fracaso de esta al no poder mostrar a
otros laveracidad de la realidad que estudia, pues dicha realidad es un misterio
y una vida nueva en la que participamos, y no un simple problema que resolve-
mos (Lopez Luengos, 2012, p. 48).

No obstante, son innegables las similitudes entre las posturas que asume
Marcel y ciertas nociones clave dentro de la fe cristiana: comunion, encuentro,
santidad, salvacion, caridad, gracia, persona humana y divina, entre otras. Es
verdad que nunca deja de hacer filosofia con la autonomia de sus herramien-
tas, pero parece dificil argumentar que sus investigaciones filoséficas puedan
separarse tan facilmente de la tradicion judeocristiana de la que nacieron,
como él mismo sostiene. Es cierto que Marcel no hace teologia, sino filosofia;
sin embargo, resulta evidente que recurre a términos teolégicos para enrique-
cery ampliar los recursos de su pensamiento filoséfico. Marcel no sostiene que
solo los santos puedan ser metafisicos, sino que afirma que no es posible hacer
metafisica sin tener en cuenta el testimonio del santo y sin haber comenzado,
al menos, el camino hacia la santidad, entendida como una total disponibilidad
a la gracia, tal como la concibe en su propuesta filosdfica. Pese a la influencia
judeocristianay a su experiencia de fe, consideramos que estas no disminuyen
en modo alguno la rigurosidad ni la universalidad de su pensamiento.

No se debe tratar a Dios como un objeto, como si fuera una figura geomé-

trica cuyas dimensiones pudiéramos medir. Mas bien, debe considerarse a
Dios como una persona, profundamente interesada en interpelarnos (Marcel,

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

1968/1971b, p. 162). Toda reflexion sobre lo divino debe surgir como respuesta
a esa interpelacion, fruto del encuentro entre Dios y el ser humano. Ya sea que
se trate de este encuentro con el Ti eterno o con otro ser humano, siempre
es el testimonio de ese encuentro lo que constituye el fundamento de cualquier
propuesta filosofica. En efecto, para Gabriel Marcel (1968/1971b), el ser mismo
se manifiesta como una llamada. Asi, el testimonio personal —especialmente
el testimonio de la oracion y del didlogo con Dios— se convierte en la auténtica
metodologia del conocimiento metafisico marceliano (p. 167).

Por eso, no puede haber verdad sin la conmocién profunda que provoca un
encuentro auténtico, un encuentro que debe poder ser testimoniado universal-
mente, urbi et orbi. En otras palabras, no hay verdad sin una transformacion
radical de la existencia: la persona misma debe cambiar. No solo acontece la
verdad; acontece también un nuevo comienzo para el ser humano. En la vision
de Marcel, la verdad no se reduce a un juicio abstracto, sino que se testimonia y
evidencia en la vida de una persona integra y comprometida, que ha sido trans-
formada por el encuentro y ha dado un nuevo inicio a su existencia.

Conclusiones

Unavez revisadas las obras de Gabriel Marcel, es posible entregar las siguientes
respuestas:

En primer lugar, dentro de las experiencias intersubjetivas que destaca
Marcel —como la fidelidad, la esperanza y la caridad— el sujeto encuentra un
acceso progresivo a una comprension mas profunda del misterio ontoldgico,
ya que son experiencias que despiertan y nutren el pensamiento. Ahora bien,
aquel misterio del ser, que no es un mero problema frente a nosotros, sino
aquello en lo que participamos y en lo que nos comprometemos, esta en noso-
tros como una exigencia de plenitud. Mas que un deseo, es una llamada a la que
anhelamos responder. Esta llamada proviene del Tt absoluto, que nos interpela
y exige de nosotros una respuesta. La respuesta que demos a esa invocacion, y
nuestra propia invocacion al Td absoluto, logran que vaya colmandose cada vez

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

mas nuestra exigencia de ser. La razon de esto es que, en este dialogo y mutua
interpelacion, trabamos una relacion y una alianza con el Ta absoluto que es
Dios mismo, plenitud del ser de la cual participa toda la realidad. La plenitud del
ser es un Tu que llama y responde; por ello, en las experiencias de intersubje-
tividad encontramos la entrada y la via hacia una plenitud cada vez mayor: “El
amor trasciende la oposicion entre el mismo y el otro en la medida en que nos
establece en el ser” (Marcel, 1934/2003, p. 141).

Asi pues, al ser personal de Dios solo es posible acceder por medio de la
invocacion, larespuesta, laatencion, laductilidad, la peticion, el agradecimiento,
elementos que confluyen enla oracién. Conocemos a Dios —plenitud del sery Tl
invocante— pidiéndole que muestre su rostro. Asi como se ha hablado de una
teologia orante, hecha de rodillas, Marcel propone una metafisica convertida en
plegaria, que pide que la plenitud del ser se le manifieste (Benedicto XVI, 2007;
Von Balthasar, 1987, p. 493). La oracidn es la verificacion de la convivencia, de
la amistad, de la vida comdn entre el ser humano y Dios. Solo dentro de esta
convivencia, en la mutua experiencia de llamada y respuesta, podemos conocer
quién es Dios y, lo que es lo mismo, qué es la plenitud del ser: “rezar a Dios, sin
duda alguna, es la Ginica manera de pensar en Dios” (Marcel, 1934/2003, p. 32).

En consecuencia, el metafisico no puede separar su investigacion de su
propia conversion personal, en la medida en que aquello que despierta el inte-
rés de su inteligencia —la oracion— es lo mismo que lo hace disponible para
que la voluntad y la exhortacion de Dios actlien en él: “el problema practico y
el metafisico tienden a confundirse” (Marcel, 1954/1955, p. 109). No se puede
hacer metafisica sin este compromiso existencial, sin asumir el riesgo de que el
Tu absoluto intervenga en la historia del individuo. El camino que conduce a la
sabiduria metafisica coincide con aquel que lleva a la santidad: “la santidad es la
verdadera introduccion a la ontologia” (Marcel, 1933/1987, p. 75).

Por consiguiente, solo por medio de la oracién podremos alcanzar los
objetivos que siempre ha tenido la metafisica, esto es, conocer el ser en cuanto
ser. Asi, es necesario concluir que la oracion debe ser considerada, desde la
propuesta de Marcel, como un método mas entre los necesarios para hacer

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

filosofia. Si la plenitud del ser es una Persona, la filosofia no puede mantenerse
solo como un discurso impersonal, sino que debe ser considerada también
como una conversacion imprevista e impredecible con el Td absoluto y con una
comunién de personas: “Dios no puede darseme como Presencia absoluta mas
que en la adoracion” (Marcel, 1934/2003, p. 156). Marcel entiende la adoracion
como la respuesta que une accion y comprension frente a la experiencia del
valor infinito e inagotable de ese Tu que llamay convoca.

Aunque la propuesta de Marcel pueda parecer revolucionaria o incluso
inviable, él mismo responderia que lo importante es llegar al horizonte que la
filosofia primera siempre ha buscado, esto es, el ser, aunque ello implique cam-
biar los métodos habituales seguidos hasta ahora en esta disciplina.

Se podria afirmar que el fildsofo francés esta planteando la anulacién de
la metafisica; sin embargo, consideramos mas acertado senalar que, en reali-
dad, lo que aqui se observa es un intento de ampliacion y coronacion del trabajo
metafisico: una superacion que conserva lo anterior, pero que en ningiin caso
implica su destruccion. De ningin modo los metafisicos deben abandonar sus
argumentos, analisis, analogias, distinciones, silogismos, intuiciones o deduc-
ciones. Lo que se les exige es aplicarlos a un material mas rico, impredecible y
abundante, porque ahora no es solo el razonamiento légico lo que los acerca a
Dios, sino también la experiencia de convivencia y didlogo con El. Sin duda, los
filésofos tendran mucho mas que decir del misterio ontoldgico si, en lugar de
observarlo Gnicamente a la distancia como un problema, participan de suviday
se implican con él, como quien se compromete con la vida de un amigo.

En segundo lugar, Marcel duda de la fuerza de las tradicionales demos-
traciones de la existencia de Dios para convencer, en la medida en que estas
basan su eficacia inicamente en la impecabilidad l6gica. Para él, siendo Dios un
ser personal, la constatacion de su existencia solo puede llegar por medio del
testimonio de otroy, a través de este, en el encuentro mismo con el Ser eterno.
De alli que su filosofia busque desarrollar todas las implicaciones metafisicas de
una nocion como la de encuentro, generalmente olvidada por los fildsofos. Solo
conocemos a Dios en la medida en que participamos de una comunidn.

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

Por supuesto, Marcel no pretende convertir la filosofia en un diario de vida
ni en una coleccion de experiencias personales, sino partir de lo concreto de
la existencia para desarrollar y comunicar conceptualmente ciertos elementos
que puedan ser universalizables y ofrecidos al discernimiento critico de todos.
Por ello, no estamos de acuerdo con afirmar que el tipo de universalidad propia
de la metafisica no encuentra en Marcel una expresion adecuada (Grassi, 2009,
pp. 26-27). No se trata, ciertamente, de una expresion tradicional, pero ello
obedece a que trabaja con un “material” nunca antes utilizado en ontologia —el
encuentro—, lo cual exige una formulacion inédita tanto en sus nociones como
en su terminologia. Sin embargo, sus postulados pueden aspirar a la misma
universalidad que cualquier otra metafisica.

La metafisica, en consecuencia, se transfigura profundamente al pasar de
la tercera a la segunda persona: el pensamiento se consuma en plegaria (Mar-
cel, 1968/1971b, p. 176). Asi, busca considerar ciertos elementos existenciales
que, debiedo al prurito impersonal, objetual y problematico de la filosofia a lo
largo de la historia, habian sido relegados, perdiendo con ello no solo la sabidu-
ria humana, sino también la humanidad misma.

No obstante, consideramos que Marcel sobredimensiona sus criticas al no
reconocer ninguna fuerza de convencimiento en las pruebas de la existencia
de Dios. Al menos aquellas que poseen un caracter a posteriori no pueden ser
tachadas de meramente intelectuales, ya que su orden silogistico parte siem-
pre de una experiencia sensible comun a los seres humanos (Gilson, 1913/1989,
p. 85; Tomas de Aquino, 1274/2001, pp. 110-111;S. Th.1, q. 2,a. 1). De igual forma,
resultaria excesivo afirmar que las pruebasy los argumentos filoséficos no con-
ducen a la fe ni a algn conocimiento de Dios.

Es cierto que, por si solos, pueden llevarnos a un nivel de conocimiento
basico, genéricoy precario en comparacion con aquel que se alcanza por medio
de la fidelidad y el testimonio. No obstante, son mdltiples las declaraciones de
grandes conversiones que tuvieron suinicio en lalectura de estos argumentos y
razonamientos filosoficos, los cuales —aunque necesitaron del auxilio de la gra-

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

ciay de los testigos— constituyeron el primer atisho y la disposicion inicial para
el encuentro con el ser personal que es fuente de todo ser (Agustin de Hipona,
400/2010, V11, p. 333).

Es verdad que dichas pruebas se centran en el orden y la constitucion del
mundo, pero ¢acaso no podria hallarse en esa armonia césmica alguna huella
del carécter personal de Dios? En este sentido, 0'Callaghan (1989) advierte en
Marcel una cierta desconfianza, no del todo justificada, respecto a la posibilidad
de que lafilosofia y el conocimiento de Dios puedan tener algin inicio en la natu-
raleza extrahumana (p. 90).

Ante la inquietud de que Marcel pudiera estar saliéndose de los marge-
nes de la filosofia y confundiendo metafisica y fe, cabe senalar lo siguiente:
su trabajo filosofico se mantiene siempre dentro de los métodos propios de
la disciplina. No hay en su obra una confusion entre los planos del creyente y
del filésofo; mas bien, su pensamiento “se sittia ain en un plano anterior a lo
religioso propiamente dicho” (Marcel, 1968/1971b, p. 176). Cualquiera, indepen-
dientemente de su credo, puede seguir la concatenacion de sus argumentos,
que poseen un valor propio e independiente.

No obstante, esto no elimina el hecho de que su filosofia esté fuertemente
influenciada por el cristianismo y, mas especificamente, por el catolicismo. Tal
influencia no le resta valor filoséfico a su obra, pero si impide que Marcel logre
separar tajantemente filosofia y fe, como era su intencion, manifiesta en algu-
nas de sus afirmaciones (0'Callaghan, 1989, p. 80). En efecto, cabe preguntarse
si la llamada del Tu absoluto tiene la misma intensidad para una persona con
fe que para una sin fe. Del mismo modo, si la disponibilidad y la permeabilidad
a la accion de la gracia pueden ser iguales en quien no cree en su existencia.
La oracion, como hemos visto, es fundamental para el propdsito mas alto de la
metafisica; sin embargo, ¢podria interesar de igual modo a quien no tiene fe
en que Dios recibe sus plegarias? ¢Hasta qué punto puede avanzar metafisica-
mente alguien que no ora?

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

Marcel acierta al afirmar que su pensamiento ha respetado siempre la
autonomia de la filosofia y que, en ese sentido, esta abierto al escrutinio critico
al que se someten todas las demas. Sin embargo, habria que subrayar que el
acceso al misterio ontolégico que ofrece —aunque se proponga como un camino
laico, abierto a todos los metafisicos del mundo— prepara el encuentro con un
Dios que no es el de todas las religiones, sino con un Dios personal bien pre-
ciso, misericordioso y amoroso, propio de la tradicion judeocristiana (Lozano,
2006, p. 241). Asi, aunque sus argumentos permanecen firmemente dentro del
ambito filosofico sin derivar en teologia, es evidente que avanzan, de manera
consciente y licida—aunque raras veces el filosofo lo exprese abiertamente—,
hacia su constitucion como preambula fidei.

En sintesis, nuestra hipotesis ha sido confirmada, aunque resulta insu-
ficiente para abarcar la totalidad del pensamiento de Marcel. La oracion es,
efectivamente, el método para introducirse en una relacion viva con Dios, y
constituye la mejor via para conocerlo y consumar la pretension metafisica.
Sin embargo, es preciso agregar que el caracter de invocacion, interpelacion y
dialogo atraviesa no solo la metafisica, sino todos los &mbitos del pensamiento
marceliano: antropologia, estética, ética, entre otros, resultan incomprensibles
sin este rasgo dialogal. Su obra, en (ltima instancia, es una sabiduria de la ple-
gariay de la respuesta.

Ademas, cabe incorporar un elemento no previsto en nuestra hipétesis ini-
cial: la metafisica no es Ginicamente un anhelo intelectual, sino la expresion de
una exigencia profunda de plenitud que solo se colma en el misterio de un Dios
que, junto con la verdad y a través de un largo peregrinar hecho de avances y
retrocesos, puede concedernos también la alegria y la santidad.

Declaracion de contribucion de autoria

En la elaboracion del articulo, David Solis Nova se encargd de la revision
bibliografica sobre Gabriel Marcel y sus principales intérpretes, ademas de
indagar en la respuesta a la pregunta de investigacion y redactar el marco

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

tedrico. Angela Alarcon Alvear desarrollé la parte analitica relacionada con
el papel de la intersubjetividad como mediacion para acceder al misterio del
ser,y colabord en la formulacion de la hipotesis y la discusion de los resultados
filosoficos. Andrea Baez Alarcon participd también en la formulacion de la
hipétesisy realizd la revision final del texto, cuidando la coherencia, la redaccion
y las referencias.

Conflicto de interés

Los autores declaran la inexistencia de conflicto de interés con institucion o
asociacion de cualquier indole. Asimismo, la Universidad Catélica Luis Amigd no
se hace responsable por el manejo de los derechos de autor que los autores
hagan en sus articulos, por tanto, la veracidad y completitud de las citas y
referencias son responsabilidad de los autores.

Referencias

Agustin de Hipona. (2010). Confesiones (A. Encuentra Ortega, Trad.). Gredos.
(Obra original publicada en el afio 400)

Benedicto XVI. (2007, 9 de septiembre). Discurso del Santo Padre Benedicto
XVI a los monjes cistercienses de la Abadia de Heiligenkreuz [Trans-
cripcion de discurso]. La Santa Sede. https://www.vatican.va/content/
benedict-xvi/es/speeches/2007/september/documents/hf_ben-xvi_
spe_20070909_heiligenkreuz.html

Blazquez Carmona, F. (1988). La filosofia de Gabriel Marcel. Encuentro.

Blesa Aledo, B. (2012). La identidad personal en Gabriel Marcel y su proyeccion
sociologica. Pensamiento, 68(257), 427-443. https://revistas.comillas.
edu/index.php/pensamiento/article/view/982/832

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20070909_heiligenkreuz.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20070909_heiligenkreuz.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20070909_heiligenkreuz.html
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/982/832
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/982/832

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

Buber, M. (2023). Yoy Tii (C. Diaz Hernandez, Trad.). Herder. (Obra original pu-
blicada en 1923)

Florenski, P. (2010). La columna y el fundamento de la verdad (F. J. Lopez Séez,
Trad.). Sigueme. (Obra original publicada en 1914)

Gallagher, K. T. (1968). La filosofia de Gabriel Marcel (A. Gutiérrez, Trad.). Ra-
zony Fe. (Obra original publicada en 1966)

Gilson, E. (1989). El Tomismo. Introduccion a Ia filosofia de Santo Tomas de Aqui-
no (F. Migica, Trad.). EUNSA. (Obra original publicada en 1913)

Gilson, E. (2009). El espiritu de Ia filosofia medieval (R. Anaya Dorado, Trad.).
Rialp. (Obra original publicada en 1932)

Grassi, M. (2009). EI hombre como ser encarnado y la filosofia concreta de
Gabriel Marcel. Revista de Humanidades, (19-20), 9-28. https://revis-
tahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/
view/357

Grassi, M. (2016). La dimension intersubjetiva de la existencia en la filosofia de
Gabriel Marcel. Pensamiento, 72(270), 147-159. https://revistas.comi-
llas.edu/pensamiento/es/article/view/6816

Grassi, M. (2024). La metafisica del nosotros de Gabriel Marcel. Pontificia
Universidad Catolica Argentina. https://repositorio.uca.edu.ar/hand-
le/123456789/18478

Guardini, R. (2006). Introduccion a la vida de oracion (A. Lopez Quintas, Trad.).
Ediciones Palabra. (Obra original publicada en 1961)

Guardini, R. (2014). Mundo y persona. Ensayos para una teoria cristiana del
hombre (F. Gonzalez, Trad.). Encuentro. (Obra original publicada en
1967)

Heidegger, M. (2001). Introduccién a la metafisica (A. Ackermann, Trad.). Gedi-
sa. (Obra original publicada en 1953)

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/view/357
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/view/357
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/view/357
https://revistas.comillas.edu/pensamiento/es/article/view/6816
https://revistas.comillas.edu/pensamiento/es/article/view/6816
https://repositorio.uca.edu.ar/handle/123456789/18478
https://repositorio.uca.edu.ar/handle/123456789/18478

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

Kaufmann Salinas, S. (2013). La metafisica de la existencia humana de Gabriel
Marcel. Veritas, (28), 65-84.

Levinas, E. (2002). Fuera del sujeto (R. Ranzy C. Jarillot, Trad.). Caparrds. (Obra
original publicada en 1987)

Levinas, E. (2016). Totalidad e infinito (M. Garcia Bar¢, Trad.). Sigueme. (Obra
original publicada en 1961)

Lopez Cambronero, M., Fernandez Ruiz-Galvez, E., & Lopez Quintas, A. (2006).
Personalismo existencial: Berdiaev, Guardini, Marcel. Fundacion Em-
manuel Mounier.

Lopez Luengos, F. (2012). El sentido de la vida en Gabriel Marcel. Fundacion Em-
manuel Mounier.

Lozano, V. (2006). Amor, verdad y trascendencia en Gabriel Marcel. Espiritu,
55(134), 233-242. https://revistaespiritu.istomas.org/amor-verdad-y-
trascendencia-en-gabriel-marcel/

Marcel, G. (1927). Journal métaphysique [Diario metafisico]. Gallimard.

Marcel, G. (1955). Decadencia de la sabiduria (B. Guido, Trad.). Emecé. (Obra
original publicada en 1954)

Marcel, G. (1956a). Diario metafisico (J. Rovira, Trad.). Losada. (Obra original
publicada en 1927)

Marcel, G. (1956b). EI hombre problematico (M. E. Valentié, Trad.). Editorial
Sudamericana. (Obra original publicada en 1955)

Marcel, G. (1959). Filosofia concreta (A. Gil, Trad.). Revista de Occidente. (Obra
original publicada en 1940)

Marcel, G. (1968). Etre et avoir [Sery Tener]. Aubier-Montaigne.

Marcel, G. (1971a). Filosofia para un tiempo de crisis (F. Garcia Prieto, Trad.).
Guadarrama. (Obra original publicada en 1968)

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://revistaespiritu.istomas.org/amor-verdad-y-trascendencia-en-gabriel-marcel/
https://revistaespiritu.istomas.org/amor-verdad-y-trascendencia-en-gabriel-marcel/

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

Marcel, G. (1971b). Incredulidad y fe (F. Garcia Prieto, Trad.). Guadarrama.
(Obra original publicada en 1968)

Marcel, G. (1987). Aproximacion al misterio del Ser. Posicion y aproximaciones
al misterio ontoldgico (J. L. Canas, Trad.). Encuentro. (Obra original pu-
blicada en 1933)

Marcel, G. (1989). Mi relacion con Heidegger (J. Seco Pérez, Trad.). Didlogo filo-
sofico, 15, 348-363. (Conferencia original publicada en 1980)

Marcel, G. (1997). Le Mystére De Létre [El Misterio del Ser]. Présence de Gabriel
Marcel.

Marcel, G. (1998a). Homo Viator. Prolégoménes a une métaphysique de
l'espérance [Homo Viator. Prolegémenos a una metafisica de la espe-
ranza). Présence de Gabriel Marcel.

Marcel, G. (1998b). L'Homme Problématique [El hombre problemético]. Prés-
ence de Gabriel Marcel.

Marcel, G. (2001). Los hombres contra lo humano (J. M. Ayuso, Trad.). Capa-
rrés. (Obra original publicada en 1951)

Marcel, G. (2002). Obras selectas . El misterio del ser (M. Parajon, Trad.). BAC.

Marcel, G. (2003). Ser y tener (A. M. Sanchez, Trad.). Caparrés. (Obra original
publicada en 1934)

Marcel, G. (2005). Homo Viator. Prolegémenos a una metafisica de la esperan-
za (M. J. De Torres, Trad.). Sigueme. (Obra original publicada en 1945)

Marcel, G. (2012). En camino ;Hacia qué despertar? (J. Padilla, Trad.). Sigue-
me. (Obra original publicada en 1971)

Mauti, R. M. (2007). Cor ad cor loquitur: aproximacion teoldgica a la oracion de
Newman. Revista Teologia, 44(93), 343-364.

Moeller, C. (1960). Literatura del siglo XX y cristianismo. Vol. IV (V. Garcia Ye-
bra, Trad.). Gredos. (Obra original publicada en 1953)

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225

David Solis-Nova, Angela Alarcén-Alvear, Andrea Baez-Alarcén

Nédoncelle, M. (1996). La reciprocidad de las conciencias. Ensayo sobre Ia
naturaleza de la persona (J. L. Vazquez y U. Ferrer, Trad.). Caparrds.
(Obra original publicada en 1942)

Negomireanu, A. (2013). Metaphysics and Faith in Gabriel Marcel [Metafisica
y Fe en Gabriel Marcel]. Annals of the ‘Constantin Brancugi’ University
of Targu Jiu: Letters and Social Sciences Series, (2), 54-64. https://pa-
pers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2375927

0'Callaghan, P. (1989). La metafisica de la esperanza y del deseo en Ga-
briel Marcel. Anuario filoséfico, 22(1), 55-92. https://doi.
org/10.15581/009.22.30033

Otto, R. (2005). Lo Santo: lo racional y lo irracional en la idea de Dios (F. Vela,
Trad.). Alianza Editorial. (Obra original publicada en 1917)

Pascal, B. (2012). Obras. Pensamientos (C. R. De Dampierre, Trad.). Gredos.
(Obra original publicada en 1670)

Pereira-Rios, D. (2020). El existencialismo de Gabriel Marcel. Aspectos del pro-
blema de la verdad desde la filosofia concreta. Revista espiga, 19(39),
131-147. https://doi.org/10.22458/re.v19i39.2995

Plourde, S. (2005). Gabriel Marcel y el misterio del sufrimiento. Anuario filoso-
fico, 38(2), 575-596. https://doi.org/10.15581/009.38.29336

Poma, 1. (2005). Alteracion y oscilacion en la filosofia de los binomios de
Gabriel Marcel. Anuario filoséfico, 38(2), 475-493. https://doi.
org/10.15581/009.38.29333

Ramirez Agudelo, Y. A. (2019). Del problema de la muerte al misterio de la
muerte en Gabriel Marcel. Daimon. Revista internacional de filosofia,
(76),189-204. https://doi.org/10.6018/daimon/282731

Ratzinger, J. (2001). El espiritu de la liturgia: Una introduccién (R. Canas, Trad.).
Ediciones Cristiandad. (Obra original publicada en 2000)

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2375927
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2375927
https://doi.org/10.15581/009.22.30033
https://doi.org/10.15581/009.22.30033
https://doi.org/10.22458/re.v19i39.2995
https://doi.org/10.15581/009.38.29336
https://doi.org/10.15581/009.38.29333
https://doi.org/10.15581/009.38.29333
https://doi.org/10.6018/daimon/282731

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

Ricoeur, P. (1996). Si mismo como otro (A. Neira, Trad.). Siglo XXI Editores.
(Obra original publicada en 1990)

Rodriguez Pifiero, A. N. (2024). El misterio del hombre en Gabriel Marcel: encar-
nacion eitinerancia, trascendenciay libertad. Revista de Filosofia UCSC,
23(1), 97120. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.1.2375

Rosenzweig, F. (1997). La estrella de la redencion (M. Garcia Baro, Trad.). Si-
gueme. (Obra original publicada en 1921)

Tilliette, X. (2005). La filosofia itinerante de Gabriel Marcel. Anuario filosdéfico,
38(2), 495-518. https://doi.org/10.15581/009.38.29331

Tomas de Aquino. (2001). Suma de Teologia I (J. Martorell, Trad.). Bac. (Obra
original publicada en 1274)

Urabayen, J. (2001). El ser humano ante la muerte: Orfeo a la bisqueda de su
amada. Una reflexion acerca del pensamiento de G. Marcel. Anuario fi-
loséfico, 34(3), 701-744. https://doi.org/10.15581/009.34.29478

Valderrey, C. (1976). El amor en Gabriel Marcel. Prensa Espafola.

Von Balthasar, H. U. (1987). Teologia y santidad. Communio. Revista catélica
internacional, 9, 486-493. https://balthasarspeyr.org/publications/
articles/teologia-y-santidad

DOIL: https://doi.org/10.21501/23461780.5225


https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.1.2375
https://doi.org/10.15581/009.38.29331
https://doi.org/10.15581/009.34.29478
https://balthasarspeyr.org/publications/articles/teologia-y-santidad
https://balthasarspeyr.org/publications/articles/teologia-y-santidad

	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_Hlk179471089
	_Hlk142301385
	_Hlk142301416
	_Hlk142301449
	_Hlk142301485
	_Hlk146260378
	_heading=h.3znysh7
	_Hlk163148729
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_Hlk151560367
	_Hlk184974747
	_Hlk185398859
	_Hlk140518392
	aquí
	_Hlk179186862
	_Hlk179186893
	_Hlk179186934
	_Hlk179186956
	_Hlk179186982
	_Hlk179186735
	_Hlk178864627
	_Hlk184115415
	_Hlk178272986
	_Hlk87826129
	_Hlk180745324
	_Hlk181178191
	_Hlk181180979
	_Hlk181177670
	_Hlk181144247
	_Hlk189560861
	_Hlk183504364
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.3znysh7
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.3dy6vkm
	_heading=h.1t3h5sf
	_Hlk161236211
	_Hlk158222161
	_Hlk160805379
	_Hlk160192802
	_Hlk165661140
	_Hlk165661122
	_Hlk165661235
	_Hlk165661256
	_Hlk165661318
	_Hlk165661335
	_Hlk165661374
	_Hlk168583276
	_Hlk160640055
	_Hlk160639922
	_Hlk161771003
	_Hlk161771024
	_Hlk162030294
	_Hlk161771039
	_Hlk162031034
	_Hlk162031047
	_Hlk162031067
	_Hlk162031115
	_Hlk182409628
	_Hlk162001369
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.vnnx1d195v6m
	_heading=h.lvi0f37lzqfy
	_heading=h.102gqpe64ka2
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.2et92p0
	_Hlk198021314
	_Hlk164414584
	_Hlk184462501
	_Hlk198026634
	_Hlk184718948
	_Hlk164438502
	_Hlk184721324
	_Hlk164438823
	_Hlk164782956
	_Hlk164439216
	_Hlk164439618
	_Hlk190333808
	_Hlk150722603
	_Hlk198040456
	_Hlk198039912
	_Hlk150722911
	_Hlk150723232
	_Hlk156550880
	_Hlk203656550
	_Hlk203721181
	_Hlk204161896
	_Hlk204086875
	_Hlk99645491
	_Hlk98865416
	_Hlk98888585
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk107615008
	_Hlk99750517
	_heading=h.30j0zll
	_Hlk204161579
	_Hlk198561228
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.dfx9pjs5eubb
	_Hlk198561228
	_Hlk205388360
	_Hlk205364479
	_Hlk198561228
	_Hlk198561228
	_Hlk150416099
	_Hlk207286162
	_Hlk207374667
	_Hlk207284546
	_Hlk207374474
	_Hlk207287883
	_Hlk207695174
	_Hlk207619002
	_Hlk207781618
	_Hlk207696317
	_Hlk180479180
	_Hlk213190146
	_Hlk184148676
	_Hlk212448229
	_Hlk198561228
	_Hlk198561228
	_Hlk212741478
	_Hlk197772566
	_Hlk197787647
	_Hlk197787668
	_Hlk212448229
	_Hlk212449356
	_Hlk197793705
	_Hlk197794080

	Botón 10: 
	Página 1: 

	Botón 11: 
	Página 1: 

	Botón 4: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 

	Botón 5: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 

	Botón 2: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 

	Botón 3: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 



