
Perseitas | Vol. 13 | pp. 615-647 | 2025 | ISSN (En línea): 2346-1780 | Medellín-Colombia 

Forma de citar este artículo en APA:
Solís-Nova, D., Alarcón-Alvear, Á., & Báez-Alarcón, A. (2025). Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel. 

Perseitas, 13, 615-647. DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

ORACIÓN Y METAFÍSICA: MÉTODO 
DEL CONOCIMIENTO DE DIOS SEGÚN 

GABRIEL MARCELa

Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of 
God according to Gabriel Marcel

 Artículo de investigación
DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Recibido: junio 5 de 2025. Aceptado: septiembre 8 de 2025. Publicado: diciembre 15 de 2025

David Solís-Nova*

Ángela Alarcón-Alvear**

Andrea Báez-Alarcón***

Resumen
Esta investigación se centra en la pregunta por la posibilidad conocer a Dios, 
concebido como plenitud del ser, principalmente a través de la oración, según la 
propuesta filosófica de Gabriel Marcel. A partir de la obra del pensador francés, 
se plantea la hipótesis de que la oración o invocación resulta imprescindible para 
dicho conocimiento, ya que Dios se manifiesta como un Tú absoluto y no solo como 
una causa impersonal. En este sentido, Marcel considera que la experiencia de 
lo trascendente no se presenta únicamente como un problema para nuestra 

a Investigación financiada por el fondo FIIC_UCSC 01/2024 de la Dirección de Investigación de la Universidad 
Católica de la Santísima Concepción.

* Doctor en Filosofía. Docente en el  Departamento de Filosofía de la   Universidad Católica de la Santísima Concepción, 
Concepción, Chile. Correo electrónico: dsolis@ucsc.cl. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2462-8436

** Magister en Estudios Bíblicos. Docente del Departamento de Teología de la Universidad Católica de la Santísima 
Concepción, Concepción, Chile. Correo electrónico: lalarcon@ucsc.cl. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6662-
7901

*** Magister en Filosofía. Docente del Departamento de Filosofía de la Universidad Católica de la Santísima
Concepción, Concepción, Chile. Correo electrónico: aba ez@ucsc.cl. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7647-
0135

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://www.openaccess.nl/
https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://doi.org/10.21501/23461780.5225
mailto:dsolis@ucsc.cl
https://orcid.org/0000-0003-2462-8436
mailto:lalarcon@ucsc.cl
https://orcid.org/0000-0002-6662-7901
https://orcid.org/0000-0002-6662-7901
mailto:abaez@ucsc.cl
https://orcid.org/0000-0002-7647-0135
https://orcid.org/0000-0002-7647-0135
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21501/23461780.5225


616Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

inteligencia, sino como una comunión en la que se participa mediante el 
encuentro y el diálogo, es decir, dentro del ámbito relacional que hace posible 
la oración. El trabajo sostiene que, desde una perspectiva metafísica, la oración 
constituye una vía legítima de acceso al ser y a la plenitud del ser, que es el Tú 
absoluto. Esto implica exigencias no solo intelectuales, sino también morales, 
para el ejercicio de la metafísica. Para demostrarlo, se analizan tres aspectos 
clave: la noción de misterio ontológico y la exigencia del ser como llamada en 
cada individuo; el papel de la intersubjetividad como mediación para acceder 
al misterio del ser; y, finalmente, la concepción marceliana de la oración y su 
relevancia en el conocimiento metafísico de Dios. La metodología adoptada es de 
carácter bibliográfico-documental, centrada en el estudio de las obras de Marcel 
y sus principales intérpretes.

Palabras clave
Encuentro; Gabriel Marcel; Intersubjetividad; Metafísica; Misterio; Oración; Ser; 
Tú absoluto.

Abstract
This research focuses on the question of whether it is possible to know God, 
conceived as the fullness of being, primarily through prayer according to the 
philosophical proposal of Gabriel Marcel. Based on the work of the French 
thinker, the hypothesis is put forward that prayer or invocation is essential for 
such knowledge, as God manifests Himself as an absolute Thou and not merely 
as an impersonal cause. In this sense, Marcel considers that the experience 
of the transcendent is not only posed as a problem to our intelligence but as a 
communion in which one participates through encounter and dialogue, that is, 
through the relational realm that makes prayer possible. The work proposes 
that, from a metaphysical perspective, prayer constitutes a legitimate way 
to access being and the fullness of being, which is the absolute Thou. In this 
way, it would imply moral, not only intellectual, demands for the practice of 
metaphysics. To demonstrate this, three key aspects are analyzed: the notion 
of ontological mystery and the demand of being as a call in each individual; the 
role of intersubjectivity as mediation to access the mystery of being; and finally, 
Marcel’s conception of prayer and its relevance in the metaphysical knowledge 
of God. The methodology adopted is bibliographic-documentary analysis, focused 
on studying the works of Marcel and his main interpreters.

Keywords
Absolute Thou; Being; Encounter; Gabriel Marcel; Intersubjectivity; Metaphysics; 
Mystery; Prayer.

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


617Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Introducción

Incluso antes de su conversión al catolicismo, Marcel (1927/1956a) mostró 
interés por indagar en los fundamentos metafísicos y antropológicos de un 
acto como el de la oración (p. 221). Por supuesto, este interés se profundiza 
posteriormente en toda su obra, donde la noción de invocación adquiere 
una gran importancia, en tanto le permite prolongar su reflexión por la 
intersubjetividad como vía de acceso al misterio ontológico (Marcel, 1955/1956b, 
p. 61; 1940/1959, p. 49; 2002, p. 111; 1934/2003, p. 32). En este sentido, Marcel 
puede considerarse uno de los iniciadores de la línea de pensamiento que, en 
el siglo XX, siguieron varios filósofos en torno a las implicaciones metafísicas 
del encuentro y de las relaciones personales (Buber, 1923/2023; Florenski, 
1914/2010; Guardini, 1967/2014; Levinas, 1961/2016; Nédoncelle, 1942/1996; 
Ricoeur, 1990/1996; Rosenzweig, 1921/1997).

Sin embargo, uno de sus aportes más originales a este tema es haber 
explorado la posibilidad de no pensar separadamente —gracias a su concep-
ción de relación intersubjetiva— la concepción de un Dios de la fe y de un Dios 
de los filósofos, tal como ya lo había planteado siglos antes Pascal (1670/2012, p. 
406). De manera indirecta, Marcel ofrece una respuesta afirmativa a uno de los 
dilemas más vivos de su tiempo: la posibilidad de una filosofía cristiana, es decir, 
la posibilidad de indagar racionalmente en el misterio de la fe sin comprometer 
la autonomía ni el espíritu crítico de la labor filosófica (Gilson, 1932/2009, pp. 
22-25; Heidegger, 1953/2001, pp. 5-6).

Esta investigación se orienta en torno a la pregunta de si el conocimiento 
de Dios, entendido como plenitud del ser, puede alcanzarse principalmente por 
medio de la oración, según la propuesta de Gabriel Marcel. Por ello, nos inte-
resa indagar en las consecuencias que tendría la inclusión de la oración en el 
conocimiento de Dios dentro del ejercicio de la metafísica, en tanto que esta es 
la disciplina que estudia el ser en cuanto ser.

La hipótesis que guía nuestro trabajo sostiene que, a lo largo de toda la obra 
de Marcel, la oración o invocación resulta imprescindible para el conocimiento 
de Dios, en la medida en que el filósofo piensa que la divinidad se revela más 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


618Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

como un Tú absoluto que como una causa primera. Este Tú absoluto, plenitud 
del ser y ser personal a la vez, constituye más propiamente un misterio en el que 
participamos que un problema que resolvemos de forma impersonal. En conse-
cuencia, solo es posible conocer a esa divinidad interpelante desde el interior 
del encuentro y del diálogo permanente, es decir, participando en todo aquello 
que implica la oración. Los resultados de esta investigación podrían abrir una 
vía novedosa para el conocimiento metafísico, sin desestimar los métodos tra-
dicionales, al mismo tiempo que permiten indagar ciertas disposiciones y con-
diciones morales necesarias para acceder a las nociones propias de la filosofía 
primera.

Para dar respuesta a la pregunta planteada y verificar la viabilidad de la 
hipótesis, el trabajo se divide en tres capítulos, que coinciden con los objetivos 
específicos del estudio. En primer lugar, se desarrolla la concepción que Marcel 
tiene de misterio ontológico y del ser como exigencia que se presenta como una 
llamada a la intimidad de la conciencia del sujeto. En segundo lugar, explorare-
mos la importancia de las experiencias más significativas de la intersubjetividad 
para el acercamiento y comprensión del misterio del ser. Finalmente, expone-
mos la concepción del pensador francés sobre la oración y argumentamos su 
relevancia tanto para la metafísica como para el conocimiento de Dios.

Para el desarrollo de este trabajo se adoptó una metodología basada en el 
análisis bibliográfico y documental, centrada en el estudio de las obras filosófi-
cas de Gabriel Marcel, así como en las interpretaciones y comentarios de sus 
principales estudiosos. Esta elección metodológica responde al propósito cen-
tral de la investigación: no se busca recolectar datos empíricos, sino compren-
der críticamente cómo el autor incorpora la oración en su pensamiento para 
abordar cuestiones fundamentales de la metafísica. Desde esta perspectiva, el 
análisis bibliográfico resulta especialmente pertinente, pues permite construir 
un planteamiento teórico consistente y explorar la literatura especializada, 
confrontando distintas posturas filosóficas, así como identificando contradic-
ciones, vacíos o líneas de convergencia.

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


619Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

El ser como llamada

Una forma de acercarse al pensamiento de Gabriel Marcel consiste en distinguir 
entre enfrentarse a un problema y abrirse a un misterio. Estamos ante un 
problema cuando el objeto que pensamos y deseamos conocer está puesto 
frente a nosotros como algo independiente y exterior a nuestra existencia 
e historia. Aquello en lo que hemos puesto nuestra atención e inteligencia se 
convierte en objeto de un juicio despersonalizado que, precisamente por ello, 
puede aspirar a una universalidad válida para todo tipo de persona, contexto 
y tiempo. La singularidad personal de quien indaga no tiene relevancia para 
acercarse a un objeto que puede examinarse sin compromisos vitales, pues el 
yo particular no cuenta para el objeto, y el objeto no cuenta para ese mismo 
yo que pregunta y busca conocer (Marcel, 1940/1959, p. 31). Ese sujeto que 
investiga podría ser sustituido por cualquier otro.

El objeto propio del problema se ofrece a los ojos del conocimiento como 
un espectáculo visto a la distancia y que, por estar separado y no comprome-
tido con la existencia, se presta fácilmente a la medición, la manipulación y el 
dominio (Marcel, 2002, p. 110). Según Marcel, la ciencia analiza el mundo como 
un problema, y gran parte de la filosofía ha intentado, a su vez, resolver sus pre-
guntas como si fueran objetos problemáticos.

Cuando nuestro pensamiento se aproxima al misterio, en cambio, no puede 
mantenerse como mero espectador: “Je ne suis pas au spectac le [No estoy en 
el espectáculo]” (Marcel, 1968, p. 23). El misterio no es un objeto exterior, sino 
que “envuelve” al sujeto que interroga, porque es parte de su existencia, de su 
origen y de su exigencia última (Marcel, 1933/1987, p. 37). Más que enfrentarse 
al misterio, el pensamiento —y el ser humano en su totalidad— se encuentra 
“en” él. En la pregunta que surge en el acercamiento al misterio no solo interro-
gamos algo externo, sino que inevitablemente nos ponemos a nosotros mismos 
en cuestión. En el misterio, la distinción entre lo que está en mí y lo que está 
delante de mí se borra y pierde importancia.

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


620Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

La respuesta a la que accedemos por medio de la pregunta, aunque sea 
parcial, no tiene un resultado abstracto, es decir, no es separable de la vida 
misma del individuo. Las aproximaciones al misterio, las verdades que maduran 
en el proceso reflexivo, no llegan sin transformar notablemente la vida y el auto-
conocimiento de quien cuestiona y busca. El conocimiento del ser y el conoci-
miento de uno mismo son logros recíprocos (López Cambronero et al., 2006, p. 
109; López Luengos, 2012, p. 133). Mientras el objeto problemático es separable 
del sujeto, en el misterio, en cambio, participamos; nuestro acercamiento a él 
no se distingue de nuestro propio destino (Marcel, 1934/2003, p. 93). La verdad 
es, entonces, un acontecimiento de vida nueva para el individuo, no solo un éxito 
intelectual.

En este punto, siguiendo a algunos de los intérpretes de Marcel, es posible 
preguntarse si el carácter sistemático del pensamiento problematizador es 
siempre incompatible con la reflexión abierta al misterio (Gallagher, 1966/1968, 
pp. 249, 257-259; Grassi, 2009, pp. 26-27). De hecho, esta aproximación al mis-
terio ontológico puede requerir, en ocasiones, la unidad y sistematicidad del 
pensamiento problematizador para lograr un acceso ordenado al ser, que, si 
bien no es sistematizable, exige una inteligibilidad rigurosa para evitar confu-
siones o argumentos incompletos. Cabe preguntarse, entonces, si Marcel no ha 
separado de forma demasiado tajante dos modos de pensar que podrían operar 
mejor distinguiéndose, pero en comunión.

Ahora bien, cuando Marcel habla del misterio, se refiere al misterio del ser, 
que no es propiamente definible, pero que no por ello debe entenderse como 
opaco para la inteligencia (Moeller, 1953/1960, p. 256). Como sostiene Poma 
(2005), si bien pensar y hablar del ser parecen inadecuadas, esa inadecuación 
consciente y evidente pareciera ser el lenguaje más adecuado para hablar de 
él (p. 492). Misterio no es sinónimo de incognoscible (Marcel, 2002, p. 191). De 
hecho, el ser del que habla Marcel es la fuente de toda inteligencia y su preocu-
pación primordial.

En este sentido, el misterio en la filosofía de Marcel se diferencia clara-
mente de la irracionalidad que caracteriza al mysterium tremendum et fasci-
nans de Otto (1917/2005, p. 22). Aunque no sea posible apresarlo de una vez 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


621Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

para siempre en los límites de una definición, por medio de “aproximaciones 
concretas” —nunca concluidas— podemos ir ingresando en esta realidad fun-
damental y rodeándola. El misterio del ser se vuelve cada vez más expresable 
en la medida en que participamos más de él por medio de ciertas experiencias 
humanas primordiales. Más que afirmar algo del ser, es el ser el que se afirma 
en nosotros: se muestra en la propia realidad vivida.

El ser no es objeto de una verificación aséptica e impersonal, sino de un 
reconocimiento existencial que nunca debe darse por concluido. Más que evi-
dencia del ser, podemos dar testimonio de él (Marcel, 1940/1959, p. 85; 2002, 
p. 301). Por ello, el ser no es objeto exclusivo de especialistas, sino preocupa-
ción fundamental de espíritus humildes y atentos al origen y la finalidad de su 
existencia, y, además de humildes, perseverantes y audaces para reiniciar una 
y otra vez estas aproximaciones al misterio ontológico (Marcel, 1997, p. 34). 
Frente al ser, siempre estamos en camino, peregrinos o viadores, atentos a 
recibir su luz, pero sin alcanzar jamás por completo el origen de esa luz (Gallag-
her, 1966/1968, p. 35; Marcel, 1968/1971a, p. 34; López Luengos, 2012, p. 56).

Aunque Marcel evita definir el ser y se conforma prudentemente con girar 
en círculos concéntricos alrededor del misterio, aproximándose a él cuida-
dosamente, puede afirmarse que, para el filósofo francés, el ser constituye el 
fundamento eterno de la situación existencial de cada persona. En un sentido 
que recuerda a Agustín de Hipona, Marcel sostiene que esta realidad inagota-
ble, que desborda al sujeto, es, a su vez, lo más íntimo y cercano (Grassi, 2024, 
p. 43). El ser es plenitud no solo de la realidad, sino también la plenitud a la que 
el individuo aspira. Esta plenitud nunca está totalmente dada; por ello, desde 
nuestra intimidad, tendemos hacia ella como nuestra exigencia más personal. 
Desde el ser precario que somos y del que participamos, pretendemos, en un 
dinamismo ascensional, avanzar hacia una completitud ontológica que desco-
nocemos (Marcel, 1968/1971a, p. 88).

Con todo, esta exigencia de plenitud del ser no es un deseo arbitrario ni 
una aspiración circunstancial; es, más bien, un impulso cercano a una llamada 
(Blázquez Carmona, 1988, p. 177; Marcel, 2002, p. 228). En efecto, el carácter 
misterioso del ser radica en que no nos acercamos a él como a un fundamento 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


622Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

metafísico inerte, sino como a una fuente viva y amorosa de todo lo que existe. 
Por esta razón, el filósofo puede afirmar que el misterio ontológico no es obje-
tivo, aunque de ello no deba concluirse, por tanto, que sea subjetivo. Más bien, 
Marcel indica que el ser del que hablamos es una realidad que se hace clara y 
experimentable en la medida en que es vivida desde la intersubjetividad.

Esto significa que el ser se manifiesta principalmente como una presen-
cia, y no solo como algo dado; más bien, como un “tú” con el cual convivimos y 
dialogamos, es decir, con quien poseemos una historia en común. La presencia 
del ser, por lo tanto, se hace reconocible no solo mediante ingentes esfuerzos 
intelectuales, sino, sobre todo, a través de la invocación (Marcel, 2002, p. 187). 
A una presencia solo puede llamársela o responder a su llamado.

La exigencia del ser de la que hablábamos es, vista con más claridad, la 
íntima relación de nuestra existencia con un Tú originario y fundamental, una 
relación que avanza en aproximaciones que buscan una plenitud que dé sen-
tido a todas las dimensiones vitales del sujeto. Como toda relación, nunca está 
hecha del todo; por eso, el ser no debe sustantivarse como si fuera un supuesto 
o un dato seguro (Marcel, 2002, p. 237). Por la misma razón, esta relación con 
el misterio del ser puede implicar imprevistos, avances y retrocesos, e inflamar 
de novedad la existencia, en tanto su aparecer abre horizontes nuevos al pensa-
miento y a la historia del sujeto que lo invoca y responde a su llamada. La nove-
dad perpetua es, así, otra característica del ser en cuanto presencia invocada 
e interpelante (Gallagher, 1966/1968, p. 81; López Luengos, 2012, p. 65; Marcel, 
1951/2001, p. 74).

Después de todo lo dicho, puede señalarse que, para Marcel, la filosofía se 
ha concebido habitualmente más como espectadora que como partícipe del 
misterio ontológico. Los filósofos se han entendido a sí mismos más como homo 
spectans que como homo particeps (Marcel, 1968/1971a, p. 219; 2002, p. 119; 
1934/2003, p. 22). Sin embargo, no es posible abordar las cuestiones filosóficas 
como si se tratara de problemas científicos y técnicos, es decir, desligados de 
la participación. La filosofía no solo estudia cuestiones teóricas: las vive. Sin 
partir de este carácter “concreto” no puede comprenderse nada de la historia 
de la filosofía (Blázquez Carmona, 1988, p. 110). En otras palabras, hay un cierto 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


623Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

co-esse entre la contemplación metafísica y el yo, puesto que contemplar es 
también participar (Marcel, 2002, p. 139). A la recuperación y reconquista de 
esta participación, el filósofo francés la llama “reflexión segunda” o “reflexión a 
la segunda potencia” (Marcel, 2002, p. 85; 1934/2003, p. 107; 1971/2012, p. 244).

En este sentido, Marcel llega a caracterizar la metafísica como una “lógica 
de la libertad”, en cuanto no implica solo abstracción, sino, sobre todo, la res-
puesta a una llamada. La metafísica es el reconocimiento de una plenitud que 
surge de una respuesta de nuestra libertad. El avance en esta respuesta y en 
esta plenitud es constante y creciente, de modo que la realización de la disciplina 
se acompaña no solo de verdad, sino también de alegría y de creación. Blázquez 
Carmona (1988) considera que este rasgo lo aprendió Marcel de Bergson: la 
filosofía no es un resultado, sino una creación continua (p. 90). La reflexión 
segunda, por tanto, es enemiga del concepto cerrado, concluido y definitivo.

Esto significa que la respuesta a la llamada perpetua del misterio genera 
un acontecimiento de ampliación de la plenitud del ser en nuestra existencia, 
acontecimiento que Marcel (1934/2003, p. 153) llama “creación”, y que, a su vez, 
provoca aquella alegría vital que el filósofo identifica con la presencia del ser 
en nosotros (Grassi, 2024, pp. 161 y 196). Así como el acontecer-creación del 
ser colma la vida, también la satisface con la alegría de estar respondiendo a la 
llamada que constituye el origen y el sentido de nuestra historia. La metafísica 
es, entonces, una lógica de la libertad, pero también una lógica de la novedad del 
acontecimiento y de la alegría en su constante advenimiento.

Para Marcel, el conocimiento en la historia de la ciencia ha adquirido un 
carácter eminentemente problemático, no participativo e impersonal, lo que ha 
favorecido el espíritu de dominio del mundo por medio de la técnica. La absolu-
tización de la técnica aumenta el riesgo de hacer desaparecer el sentido del ser, 
al reducirlo todo a una función utilitaria y de poder (Marcel, 1955/1956b, p. 50). 
La búsqueda ansiosa del mayor confort es lo único que hace tolerable una vida 
que ya no se considera un don ni una presencia (Marcel, 1998a, 242; Marcel, 
1951/2001, p. 54).

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


624Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

No obstante, detrás de esta ansiedad de hiper-solución técnica de todos 
los males palpita el abismo de la desesperación: “hay una correlación dialéctica 
íntima entre un optimismo del progreso técnico y una filosofía de la desespera-
ción que dimana de él casi inevitablemente” (Marcel, 1968/1971a, p. 33). Es una 
desesperación que surge de la certeza de que, pese a todos los esfuerzos por 
producir aparatos, la técnica no ofrece una salida —ni siquiera se aproxima— a 
los misterios del mal, la soledad y la muerte (Marcel, 1934/2003, p. 175; Ramírez 
Agudelo, 2019, p. 202). Por ello, Marcel (1951/2001) puede afirmar que la crisis 
de la época contemporánea es, ante todo, una crisis metafísica (p. 41).

Pese a lo expresado por el filósofo, creemos que, tal como sostiene Gallag-
her (1966/1968, p. 257), la expansión casi totalitaria de la lógica funcional no 
solo ha puesto en peligro el misterio del ser, sino que también ha empujado a 
pensar más a fondo en la condición única e irrepetible del ser humano y su dig-
nidad. En el punto más extremo del dominio de la función impersonal es cuando 
más clara y luminosamente puede revelarse —para todos, y ciertamente para la 
filosofía— la especial relación de diálogo y nutrición entre la existencia humana 
y el misterio del ser: el descubrimiento incesante de la riqueza de la subjetividad 
y de la intersubjetividad.

La metafísica es el prójimo

Al igual que otros filósofos del siglo XX, Marcel enfatiza la importancia de la 
intersubjetividad para la constitución de la persona humana. Estas reflexiones 
surgieron en él a partir de ciertas experiencias personales que marcaron toda 
su trayectoria vital y especulativa: la muerte de su madre cuando aún era un 
niño, su trabajo con las familias de los soldados franceses durante la Gran 
Guerra, sus experiencias con lo paranormal y su vocación de dramaturgo, 
entre otras (Grassi, 2016, p. 157).

La vida humana carece de sentido sin el otro, pues ni siquiera llega a 
formarse como tal si no es en el marco de la relación con un “tú”. El éxito y la 
plenitud de un individuo no se separan del éxito y la plenitud de la comunión de 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


625Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

la cual forma parte (Marcel, 1934/2003, p. 97; 1945/2005, p. 167). El egoísmo, 
antes que una falla moral, es una falta de claridad respecto a lo que el sujeto 
es; al encerrarse, se traiciona a sí mismo, ya que solo logramos entendernos y 
valorarnos a partir de la comprensión y valoración de los otros: “me doy valor a 
mí mismo en la medida en que me sé amado por aquellos otros seres a los que 
yo amo” (Marcel, 2002, p. 204).

El sujeto se encuentra con su individualidad no cuando se ensimisma en la 
contemplación de sus dones, sino, precisamente, cuando los va donando a otros 
(Blázquez Carmona, 1988, p. 151; Gallagher, 1966/1968, pp. 32–33, 128; Marcel, 
1971/2012, p. 220). Lo que se da en la caridad no es un “yo” que ya se tiene, sino 
que más bien se va adquiriendo ese “yo” en el acto mismo de darlo: “yo estoy, 
sin duda, menos inmediatamente presente a mí mismo que a aquel a quien he 
dado mi fe” (Marcel, 1945/2005, p. 144). En este sentido, el amor es un acto de 
“descentramiento”, de ganar la vida perdiéndola (Marcel, 1940/1959, p. 255; 
2002, p. 186). Por esta razón, Marcel concibe el amor como una renovación y 
un renacimiento del curso habitual de la vida (Blázquez Carmona, 1988, p. 155; 
Marcel, 1971/2012, p. 68).

Si bien Marcel (1980/1989) destaca en Heidegger la relación que ha esta-
blecido entre el ser y lo sagrado, considera que el filósofo alemán no reconoce la 
importancia que lo intersubjetivo tiene para que el ser y lo sagrado encuentren 
su auténtica significación (p. 363). Para el pensador francés, la intersubjetivi-
dad no tiene solo una importancia antropológica, sino que también implica una 
apertura al misterio ontológico. El encuentro, una experiencia poco estimada 
por los filósofos hasta ahora, conlleva no solo una amplitud de la experiencia 
personal, sino una posibilidad de ensanchamiento en el acceso al ser (Marcel, 
1933/1987, p. 41; 2002, pp. 131-132). El encuentro es el punto de partida del 
hallazgo del ser (Marcel, 2002, p. 75). El misterio, como revisábamos en el capí-
tulo anterior, se comprende verdaderamente cuando entendemos que es una 
presencia, un tú que exhorta constantemente hacia la intimidad del sujeto: “No 
hay un ser para mí si no es una presencia” (Marcel, 1933/1987, p. 69). Y para 
mantener viva una presencia necesitamos reiniciar una y otra vez nuestra rela-

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


626Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

ción con ella. Por ello, se puede concluir que el nexo intersubjetivo es la condi-
ción para que cualquier cosa me sea dada y para que lo dado me interpele a su 
vez (Marcel, 2002, p. 206).

Por lo anterior, nuestra comprensión del ser no está alejada de la vida en 
comunión; más aún, la apreciación del ser equivale a la riqueza del encuentro y 
la fraternidad de una existencia compartida. No podemos enfrentarnos al mal 
y a la muerte, en cuanto misterios, pertrechados solo de buenas ideas. Nuestra 
comprensión y nuestra lógica deben ser sostenidas por una vida y un pensa-
miento constituidos con otros (Marcel, 1968/1971a, p. 193; Moeller, 1953/1960, 
p. 282; Plourde, 2005, p. 594). Marcel comprende que el trasfondo del ser es 
“comunional”; por ello, es por medio de las relaciones intersubjetivas como 
accedemos a esferas más ricas y amplias de comprensión ontológica (Kauf-
mann Salinas, 2013, pp. 82-83). En consecuencia, las aproximaciones al ser no 
se realizan únicamente por medio de la lógica, sino también a través de ciertos 
actos relacionales privilegiados, como la fidelidad, la esperanza y la caridad.

Así, puede entenderse que Marcel haya descrito al ser como un lugar de 
fidelidad, en cuanto es por medio del testimonio del encuentro que el misterio 
ontológico se nos hace experimentable. Si Aristóteles identificó el ser con la 
sustancia y Descartes lo hizo evidente en el cogito, Marcel enseña que el ser 
solo se revela en la fidelidad, en la certeza razonable del testimonio autorizado 
de otro (Grassi, 2024, p. 198; Marcel, 1934/2003, p. 92). La metafísica de Mar-
cel no es una metafísica del “yo soy” o del “yo pienso”, sino del “somos” (Marcel, 
2002, p. 205).

En este punto, conviene precisar que Marcel no iguala el ser con la inter-
subjetividad, sino que afirma que la experiencia del ser solo es posible por la vía 
intersubjetiva. Para comprender plenamente su posición, debe señalarse que 
todo ser participa analógicamente de una relación personal que se encuentra 
en el origen de todo ser como realidad trascendente, lo que él denomina el Tú 
absoluto (Fernández, 2006, p. 125; Levinas, 1987/2002, pp. 36-37, 42-43). El ser, 
por lo tanto, es participación en el amor. El ascenso a la comunión originaria 
—analogado principal de esta participación— solo es posible mediante un “des-

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


627Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

censo” inmersivo en la fraternidad con el prójimo (Grassi, 2024, p. 187; Marcel, 
1954/1955, p. 109). Esto es lo que se ha llamado “analogía de la presencialidad”, 
o que también podría denominarse analogia personae: participación de la 
presencia que se hace patente en el ser, en las personas y en el mundo. Esto 
significa que el ser no es un sujeto, sin duda, pero participa de un enlace íntimo 
con las riquezas de la intersubjetividad, que son su origen y fuente inagotable.

Cabe reconocer que Marcel condiciona la labor metafísica a ciertas acti-
tudes de carácter ético. El acceso al ser no puede separarse de la disposición a 
iniciar y mantenerse en una relación de llamada y respuesta con otro, una dis-
posición favorable a recibir una gracia posible (Marcel, 1968, p. 24; 1933/1987, 
p. 72; Pereira-Ríos, 2020, p. 144). El camino de la moralidad no difiere, desde esta 
postura, del camino de la ontología (Grassi, 2016, pp.13-14; Marcel, 1933/1987, 
p. 75). La apertura a campos más vastos del ser no requiere solo la agudeza del 
discernimiento, sino la participación activa en un diálogo fraterno con el pró-
jimo (Marcel, 1955/1956b, p. 65). El corazón de esta moralidad es la libertad que 
surge de haber respondido al ser que invoca y, por haber respondido, aquella 
presencia misteriosa se hace más clara para el entendimiento. Mantenernos 
permeables al influjo de esta presencia colma de novedad, creación y alegría 
la existencia, y la aleja de toda desesperación; es decir, la aleja de un ser clau-
surado y ya concluido, que mientras más se reitera más se empobrece (Grassi, 
2024, p. 122; Marcel, 1933/1987, p. 77; 1934/2003, p. 110).

El origen del ser es intersubjetividad, lo que explica por qué a través de ella 
ascendemos en el misterio ontológico. Esta comunión ontológica fundante no 
ha sido constituida por la fraternidad en la historia, sino que, más bien, es al 
revés: esta amistad trascendente y eterna es la que permite que se consoliden 
las relaciones fraternas entre los individuos (Grassi, 2024, p. 177). Marcel está 
indicando que en su fuente el ser eterno es una gran ciudad de espíritus, un 
cuerpo místico que conocemos y del que participamos por medio de las fun-
daciones temporales de fidelidad y amor que comenzamos y mantenemos en 
nuestra existencia. Esta comunión universal pende del Tú absoluto, que es su 
gran orquestador (Marcel, 2002, pp. 75, 211, 343; 1945/2005, p. 164).

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


628Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

El amor no solo nos hace acceder a este co-esse eterno, sino que nos 
entrega la certeza de que la persona a quien se dirige el acto de caridad también 
participa de esta ciudad trascendente. El amor a una persona no puede sepa-
rarse del amor a una comunidad de personas. Lo que nos llama a amar a un ser 
humano no son solo sus cualidades personales, sino también la dignidad de su 
participación en una civilidad espiritual que lo desborda (López Luengos, 2012, p. 
75; Tilliette, 2005, p. 515). Amar es, en este sentido, consentir y comprometerse 
con una comunión en la que ya me encuentro previamente. Llegamos a preo-
cuparnos por el misterio ontológico en la medida en que vemos en él la unidad 
subyacente que nos une a otros seres: nuestro corazón está inquieto hasta que 
no descanse en el “nosotros” del cual todo ha surgido (Gallagher, 1966/1968, p. 
145; Grassi, 2024, pp. 190-191). Toda evidencia metafísica está sustentada en la 
mayor o menor experiencia de un nosotros primordial. Por ello, al amor se une 
la seguridad de que amar a alguien es decirle: “tú no morirás jamás”, ya que no 
hubiese surgido amor alguno si primigeniamente el ser mismo no descansase 
en una comunidad solidaria que sobreabunda y sobrepasa el tiempo y la caduci-
dad (Moeller, 1953/1960, p. 187).

La salvación, por lo tanto, no es un éxito supraterrenal individual: se sal-
varán muchos como hermanos en una sola armonía de voluntades, o nadie se 
salvará (Marcel, 1940/1959, p. 60; 1934/2003, p. 22). Como se ha dicho correc-
tamente, el amor no deja lugar a la muerte, pero, si falta el amor, la muerte lo 
absorbe todo (Marcel, 1968/1971a, p. 172; Urabayen, 2001, p. 743). Para Marcel 
(2002), cualquier comprensión de Dios, el Tú absoluto, no puede separarse de 
la idea de un destino intersubjetivo de los seres (p. 322).

No solo hablar de Dios, sino hablar a Dios

El origen del ser es el Tú absoluto que no podemos concebir sino como una 
interpelación a nuestra intimidad. Esta interpelación, al principio cubierta de 
velos y confusa, revela su origen cuando se manifiesta como una vocación del 
mismo Dios (Valderrey, 1976, p. 157). En este sentido, Marcel considera que lo 
que la filosofía ha hecho en sus investigaciones sobre la realidad divina ha sido 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


629Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

tratar un misterio como si fuese un problema, es decir, una presencia como si 
fuera un objeto: “Je dirai volontiers dogmatiquement que tout rapport d’être à 
être est personnel , et que le rapport entre Dieu et moi n’est rien s’il n’est pas 
rapport d’être à être [Diría con satisfacción, dogmáticamente, que toda relación 
de ser es personal, y que la relación entre Dios y yo no es nada, si no es relación 
de ser a ser]” (Marcel, 1927, p. 137).

La teodicea, en su estudio impersonal de Dios como un objeto intelectual 
entre otros, ha arrojado como resultado una serie de atributos que correspon-
derían al Ser Supremo, pero que nos dejan tan distantes de él como antes. Por 
ello, puede afirmar el filósofo, paradójicamente, que, cuando hablamos de Dios, 
no estamos hablando verdaderamente de Dios. De hecho, el Dios que niega el 
ateísmo es esa entidad divina cuyas características —infinitud, inmutabilidad, 
causalidad primera, entre otras— no participan de manera alguna en nuestra 
experiencia vital ni histórica, sino que permanecen como las de un objeto de 
estudio distante y extraño (Gallagher, 1966/1968, p. 215; Marcel, 1934/2003, 
p. 77). Estos atributos no son falsos, según Marcel (1940/1959); sin embargo, 
únicamente adquieren sentido y significado cuando están sostenidos por un tú 
activo y libre, al que se invoca y se atiende (p. 49). El tú es a la invocación lo que 
el objeto es al juicio (Blázquez Carmona, 1988, p. 197).

Un Dios personal que se presenta únicamente como un objeto fuera del 
espacio y del tiempo —aunque sea el objeto supremo y fundamento de lo real— 
es fácil de negar. El Tú absoluto solo puede conmovernos en la medida en que 
es realmente una presencia (Marcel, 1955/1956b, p. 61). Marcel considera que 
la insistencia en pensar a Dios como causa, aunque sea la primera e incausada, 
tiende a reducir al Tú absoluto a una legalidad naturalista e impersonal, a una 
verdad que no hace acontecer nada en la historia y con la que no es posible com-
prometerse.

De manera lapidaria, Marcel señala que la teodicea es ya el inicio del 
ateísmo. En este sentido, la muerte cultural de Dios que hoy presenciamos 
—y que ha hecho del ser humano una pregunta sin respuesta— ya estaba ins-
crita en los orígenes de la metafísica (Blázquez Carmona, 1988, p. 251; Marcel, 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


630Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

1951/2001, p. 191). Por esta razón, el pensador francés puede argumentar que 
el Dios cuya muerte testimonió Nietzsche no es el Dios de la oración viviente, de 
la adoración y del auxilio, sino el Dios de la teodicea (Marcel, 1955/1956b, p. 59).

Marcel considera que esta divinidad es, primordialmente, una presencia a 
la que se invoca y se interpela, una presencia viva e interviniente en la historia, 
a la que no se accede describiendo en tercera persona los atributos que hemos 
atisbado desde la distancia. La única forma de acceder al Tú absoluto es rela-
cionarse con él, convivir con él y entablar un diálogo constante. Las afamadas 
pruebas de la existencia de Dios, si bien son impecables desde el punto de vista 
lógico y demostrativo, solo convencen a quienes ya están convencidos, es decir, 
a quienes ya tienen fe y viven una amistad recíproca con el ser divino. Precisa-
mente porque este diálogo y esta vida compartidas son la auténtica manera de 
acceder a Dios. Esto significa, paradójicamente, que la prueba es eficaz justo 
donde se puede prescindir de ella (Marcel, 1940/1959, p. 201; 2002, p. 339).

A quienes no mantengan esta relación de respuesta y llamada con el Tú 
absoluto, las demostraciones de la existencia de Dios no pasarán de ser un 
ejercicio intelectual brillante, pero sin incidencia radical en su trayectoria vital. 
Esto se debe a que del análisis de un objeto nunca se demostrará una presencia 
(Blázquez Carmona, 1988, p. 187; Marcel, 1968/1971b, p. 167). Ello supondría 
la intelectualización impropia de una presencia, una reducción y, en cierta 
medida, una traición: incluso se podría decir que es una recaída en la idolatría, 
en la medida en que se toma por Dios una imagen degradada de él (Blázquez 
Carmona, 1988, p. 188). La única manera de demostrar la existencia de un 
ser personal —entre ellos, la del ser divino— es la participación en su vida y 
el compromiso con su modo de intervenir y transfigurar la existencia (Marcel, 
1934/2003, p. 156). Por supuesto, Marcel no propone callar sobre Dios ni tam-
poco busca la desaparición de los argumentos de la teodicea; más bien, intenta 
una forma renovada de expresión, cuya fuente primigenia sean las experiencias 
personales de comunión con el Tú absoluto (Blázquez Carmona, 1988, p. 197).

La oración, para Marcel, es la vivencia más genuina de diálogo y comunión 
con la divinidad. Es la instancia en la que la persona pide la acción de la gracia 
y en la que esta interviene para hacer surgir la respuesta del sujeto. Marcel 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


631Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

concibe la oración como un diálogo y una vida compartida con el Tú absoluto. A 
través de ella, todo el ser —originado por la divinidad— se manifiesta como pre-
sencia, y no simplemente como objeto o problema, al convertirse en vehículo de 
la llamada divina. Sin la práctica constante de la oración, el sujeto se distancia 
de esta presencia, diluyéndola en un concepto únicamente recordado, pero ya 
sin presencia. En este punto, encontramos en Romano Guardini (1961/2006) 
una convicción semejante a la de Gabriel Marcel: “Sin oración se marchita la fe 
y se atrofia la vida religiosa. Así como no se puede vivir sin respirar, no se puede 
ser cristiano, a la larga, sin rezar” (p. 32). En el mismo sentido, Mauti (2007) 
ha rescatado la concepción de John Henry Newman sobre la oración, quien la 
compara también con la respiración del cuerpo, destacando que sin ella el alma 
no puede considerarse viva (p. 351).

La gracia, por su parte, es comprendida por el filósofo como la invitación 
y la propuesta del Tú absoluto a crear la vida, es decir, a reiniciarla por derro-
teros imprevistos una vez que su iniciativa ha sido acogida. El amor y el diálogo 
presentes en la oración son, en este sentido, siempre creadores.

La llamada de la fuente del ser, al pedir el consentimiento a su propuesta, 
crea en nosotros la libertad. Esta no consiste en la indiferenciada capacidad de 
optar entre las alternativas presentes, sino en la respuesta que ha suscitado en 
nosotros la llamada del Tú absoluto. Por lo mismo, no obtenemos respuesta de 
Dios si nosotros mismos no respondemos. Como se ha señalado correctamente, 
el ser humano solo puede permanecer libre mientras se mantenga vinculado a 
la trascendenci a (Negomireanu, 2013, p. 60). Por esta razón, la apertura a la 
gracia —la amorosa atención a la propuesta del Tú absoluto que implica la ora-
ción— es una acción imprevisible y verdaderamente “revolucionaria”. A través 
de ella, todo lo anterior puede ser puesto en cuestión nuevamente, sometido 
al escrutinio de un poder que nos trasciende y del cual puede brotar una lla-
mada inesperada que invite a una respuesta nueva, capaz de alterar el curso de 
los acontecimientos (Blesa Aledo, 2012, p. 442; Marcel, 1933/1987, pp. 63-66). 
La fe auténtica que invita a orar siempre encierra esta “peligrosidad” de que 
todo plan deba reiniciarse; por ello mismo, la fe no debe quedarse instalada y 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


632Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

enclaustrada, sino que debe reiniciar constantemente por medio del recurso a 
la plegaria impredecible (López Luengos, 2012, p. 93; Marcel, 1940/1959, p. 117; 
Marcel, 2002, p. 305).

El solo inicio de la plegaria ya representa un cambio, en la medida en que 
implica la actitud de ponerse a disposición de aquel en quien se confía, trayendo 
consigo paz y transformación interior (Marcel, 2002, p. 279). La oración no es 
aceptación fatalista de la voluntad de Dios ni mera instancia para el cumpli-
miento de los deseos, sino una relación libre y creativa de preguntas y respues-
tas mutuas con la persona divina (Grassi, 2024, p. 153; Moeller, 1953/1960, p. 
274). La oración del fiel siempre es escuchada, pero nadie podría asegurar de 
qué forma lo será, ya que permanece suspendida en la misteriosa voluntad de 
un ser inagotable y siempre sorprendente: “Rezar por un ser es tener fe en la 
eficacia posible de esta oración, y aún —me parece— es estar convencido de 
que esta oración no es en vano, aunque no sea materialmente atendida” (Marcel 
1927/1956a, p. 221). La legítima petición de la plegaria es superada por un acto 
primero de alabanza y agradecimiento por el hecho de permitir insertarnos 
en una vida que nos supera infinitamente (Marcel, 1968/1971b, p. 173; 2002, p. 
280). Ciertamente, toda oración me enriquece, me hace participar más del ser 
porque precisamente me abre a otro (Valderrey, 1976, p. 171).

Joseph Ratzinger (2000/2001) ha reflexionado sobre la oración en tér-
minos que guardan una notable afinidad con la perspectiva de Gabriel Marcel: 
“Cuando nosotros, al orar, juntamos las manos, lo que expresamos es, preci-
samente, esto: ponemos nuestras manos en las Suyas, con nuestras manos 
ponemos nuestro destino en su mano; confiando en Su fidelidad le prometemos 
nuestra fidelidad” (p. 228).

La oración es, en sí misma, un rechazo a quedarse encerrado en uno 
mismo, en tanto supone la invocación a otro, pero también porque, a través 
de ella, no solo se ingresa a la comunión con Dios, sino con todos aquellos que 
piden la gracia de que el misterio del ser se les revele. Al orar, me incorporo 
a una comunidad que pertenece tanto al mundo visible como al trascendente 
(Marcel, 2002, p. 275). La invocación, como toda relación, presupone una comu-
nidad y tiene como auténtico sentido la salvación universal, es decir, la de todos 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


633Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

aquellos que anhelan sumarse a aquella civilidad que es la plenitud de ser que 
se encuentra como exigencia en la intimidad de cada uno (Grassi, 2016, p. 158; 
2024, p. 173; Valderrey, 1976, p. 172).

Marcel entiende la salvación como el cumplimiento de la exigencia de ple-
nitud del ser presente en cada persona, es decir, como la satisfacción que pro-
viene de estar en la presencia del “nosotros” originario, al cual la divinidad invita 
constantemente a incorporarse. La exigencia del ser une a los seres humanos 
en su condición de viadores y los unirá en su salvación, cuando esa exigencia 
esté consumada (Marcel, 2002, p. 111). Por lo anterior, no tiene sentido una 
salvación puramente individual; más bien, un concepto así sería contradictorio 
(Grassi, 2024, p. 143).

En este punto, Marcel puede sostener que, para hablar de Dios, es nece-
sario, en primer lugar, hablarle a él. Orar es la forma más plena de pensar en 
Dios, en tanto implica pensar con él y no simplemente pensar sobre él (Marcel, 
1940/1959, p. 166; 1934/2003, p. 32). El pensamiento sobre Dios no puede pres-
cindir de un pensamiento y de una actitud moral que lo invoca y se dispone a su 
respuesta. La más rigurosa expresión de la metafísica es buscar el método ade-
cuado para conocer aquello que constituye el horizonte de sus preocupaciones.

Ahora bien, el fundamento de toda la realidad no es un Dios entendido como 
una sustancia acabada, sino un Dios personal que es presencia, que interpela 
y responde. El acceso a él dependerá necesariamente de que participemos 
de su vida y quedemos disponibles para que intervenga en nuestra historia 
(Grassi, 2016, p. 158). Solo podemos pensar en Dios, y hacer filosofía primera, 
si previamente hay una convivencia con el Tú divino; es decir, si participamos de 
una misma vida en comunión, compartimos una historia y pensamos junto a él, 
constituyendo nuestro pensamiento en relación con él. No podemos hablar de 
Dios si primero no hay con él alianza y amistad.

En este sentido, vemos en Marcel un intento de des-cosificar o des-objeti-
var a Dios y pensarlo realmente como un Tú. Más que antropocéntricamente, el 
filósofo quiere pensar a Dios “personalmente”, como persona, fuente de actos 
volitivos, racionales y relacionales (Blázquez Carmona, 1988, pp. 248-251). Este 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


634Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Tú absoluto está más cercano a la noción de lo divino de los hebreos: Señor que 
interviene, interpela, hace alianzas, perdona, se oculta, pero también se revela y 
es impredecible. La noción de la divinidad de los filósofos griegos, en cambio, se 
asocia más a un orden impersonal del cosmos (Blázquez Carmona, 1988, p. 250).

Por otra parte, Marcel no negaría que Dios es el ser mismo, Ipsum esse 
subsistens, como sostiene Tomás de Aquino (1274/2001, 197; S. Th., I, q. 13, a. 11); 
solo recordaría que este ser mismo, del cual todo participa análogamente, es 
originalmente una persona en comunión, y que esta misma comunión es la que 
nos acerca al corazón de lo divino (Negomireanu, 2013, p. 60).

Por esta razón, es imprescindible que, si la filosofía desea conocer aque-
lla realidad que trasciende el mundo, conceda a la oración y a la espera de la 
gracia la máxima importancia. El mismo metafísico no podrá separar su labor 
intelectual de su receptividad a la revelación de Dios. No es extraño, por con-
siguiente, que para Marcel la metafísica y la santidad caminen por el mismo 
sendero de la oración, porque ambas van en búsqueda del mismo misterio del 
ser, es decir, de aquella Persona que confiere sustento a nuestra dignidad y sig-
nificado a nuestra existencia (Grassi, 2009, p. 27; Rodríguez Piñero, 2024, p. 118; 
Valderrey, 1976, p. 174). Si de verdad se desea hacer metafísica, el filósofo debe 
buscar el método y la actitud moral adecuada que le permitan no solo compren-
der de mejor manera, sino ver su vida inundada por la voluntad del Tú absoluto 
que lo busca y exhorta. Los santos, en tanto metodológicamente orantes, son 
los metafísicos más consumados; y los metafísicos, los realmente dispuestos a 
conocer aquella causa primera, son los más abiertos a la adoración y a la plega-
ria, para que aquella presencia que es el origen del ser se revele.

Si deseamos hacer una metafísica metodológicamente ajustada, reque-
riremos la agudeza del filósofo, pero también su testimonio: “sin el testimo-
nio del santo la problemática ontológica queda puramente formal” (Marcel, 
1968/1971b, p. 169; 1945/2005, p. 332). Sin el peregrinaje hacia la santidad, la 
problemática ontológica queda en un nivel puramente abstracto e intelectua-
lista (Marcel, 1934/2003, p. 199). La revitalización de la metafísica, según Mar-
cel, pasa por la instauración de la oración en el corazón mismo de la filosofía 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


635Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

primera. Si los métodos son el camino más adecuado para alcanzar la verdad 
que se busca, la oración debe contarse también entre los métodos para el éxito 
del trabajo filosófico.

Marcel (1968/1971b) considera que en ningún caso está rebasando el 
ámbito estrictamente filosófico. Las conclusiones a las que ha llegado parten 
de la experiencia concreta y pueden aceptarse sin afiliarse a un dogma de fe 
determinado (pp. 175-176). Por ejemplo, Valderrey (1976) sostiene que el tér-
mino “gracia” no está mencionado en la obra de Marcel en un sentido teológico 
cristiano, sino que se entiende solo como don gratuito, vocación y llamada (p. 
166). El filósofo francés busca los recursos necesarios para restituir la filosofía 
religiosa, considerando el estrepitoso fracaso de esta al no poder mostrar a 
otros la veracidad de la realidad que estudia, pues dicha realidad es un misterio 
y una vida nueva en la que participamos, y no un simple problema que resolve-
mos (López Luengos, 2012, p. 48).

No obstante, son innegables las similitudes entre las posturas que asume 
Marcel y ciertas nociones clave dentro de la fe cristiana: comunión, encuentro, 
santidad, salvación, caridad, gracia, persona humana y divina, entre otras. Es 
verdad que nunca deja de hacer filosofía con la autonomía de sus herramien-
tas, pero parece difícil argumentar que sus investigaciones filosóficas puedan 
separarse tan fácilmente de la tradición judeocristiana de la que nacieron, 
como él mismo sostiene. Es cierto que Marcel no hace teología, sino filosofía; 
sin embargo, resulta evidente que recurre a términos teológicos para enrique-
cer y ampliar los recursos de su pensamiento filosófico. Marcel no sostiene que 
solo los santos puedan ser metafísicos, sino que afirma que no es posible hacer 
metafísica sin tener en cuenta el testimonio del santo y sin haber comenzado, 
al menos, el camino hacia la santidad, entendida como una total disponibilidad 
a la gracia, tal como la concibe en su propuesta filosófica. Pese a la influencia 
judeocristiana y a su experiencia de fe, consideramos que estas no disminuyen 
en modo alguno la rigurosidad ni la universalidad de su pensamiento.

No se debe tratar a Dios como un objeto, como si fuera una figura geomé-
trica cuyas dimensiones pudiéramos medir. Más bien, debe considerarse a 
Dios como una persona, profundamente interesada en interpelarnos (Marcel, 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


636Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

1968/1971b, p. 162). Toda reflexión sobre lo divino debe surgir como respuesta 
a esa interpelación, fruto del encuentro entre Dios y el ser humano. Ya sea que 
se trate de este encuentro con el Tú eterno o con otro ser humano, siempre 
es el testimonio de ese encuentro lo que constituye el fundamento de cualquier 
propuesta filosófica. En efecto, para Gabriel Marcel (1968/1971b), el ser mismo 
se manifiesta como una llamada. Así, el testimonio personal —especialmente 
el testimonio de la oración y del diálogo con Dios— se convierte en la auténtica 
metodología del conocimiento metafísico marceliano (p. 167).

Por eso, no puede haber verdad sin la conmoción profunda que provoca un 
encuentro auténtico, un encuentro que debe poder ser testimoniado universal-
mente, urbi et orbi. En otras palabras, no hay verdad sin una transformación 
radical de la existencia: la persona misma debe cambiar. No solo acontece la 
verdad; acontece también un nuevo comienzo para el ser humano. En la visión 
de Marcel, la verdad no se reduce a un juicio abstracto, sino que se testimonia y 
evidencia en la vida de una persona íntegra y comprometida, que ha sido trans-
formada por el encuentro y ha dado un nuevo inicio a su existencia.

Conclusiones

Una vez revisadas las obras de Gabriel Marcel, es posible entregar las siguientes 
respuestas:

En primer lugar, dentro de las experiencias intersubjetivas que destaca 
Marc el —como la fidelidad, la esperanza y la cari dad— el sujeto encuentra un 
acceso progresivo a una comprensión más profunda del misterio ontológico, 
ya que son experiencias que despiertan y nutren el pensamiento. Ahora bien, 
aquel misterio del ser, que no es un mero problema frente a nosotros, sino 
aquello en lo que participamos y en lo que nos comprometemos, está en noso-
tros como una exigencia de plenitud. Más que un deseo, es una llamada a la que 
anhelamos responder. Esta llamada proviene del Tú absoluto, que nos interpela 
y exige de nosotros una respuesta. La respuesta que demos a esa invocación, y 
nuestra propia invocación al Tú absoluto, logran que vaya colmándose cada vez 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


637Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

más nuestra exigencia de ser. La razón de esto es que, en este diálogo y mutua 
interpelación, trabamos una relación y una alianza con el Tú absoluto que es 
Dios mismo, plenitud del ser de la cual participa toda la realidad. La plenitud del 
ser es un Tú que llama y responde; por ello, en las experiencias de intersubje-
tividad encontramos la entrada y la vía hacia una plenitud cada vez mayor: “El 
amor trasciende la oposición entre el mismo y el otro en la medida en que nos 
establece en el ser” (Marcel, 1934/2003, p. 141).

Así pues, al ser personal de Dios solo es posible acceder por medio de la 
invocación, la respuesta, la atención, la ductilidad, la petición, el agradecimiento, 
elementos que confluyen en la oración. Conocemos a Dios —plenitud del ser y Tú 
invocante— pidiéndole que muestre su rostro. Así como se ha hablado de una 
teología orante, hecha de rodillas, Marcel propone una metafísica convertida en 
plegaria, que pide que la plenitud del ser se le manifieste (Benedicto XVI, 2007; 
Von Balthasar, 1987, p. 493). La oración es la verificación de la convivencia, de 
la amistad, de la vida común entre el ser humano y Dios. Solo dentro de esta 
convivencia, en la mutua experiencia de llamada y respuesta, podemos conocer 
quién es Dios y, lo que es lo mismo, qué es la plenitud del ser: “rezar a Dios, sin 
duda alguna, es la única manera de pensar en Dios” (Marcel, 1934/2003, p. 32).

En consecuencia, el metafísico no puede separar su investigación de su 
propia conversión personal, en la medida en que aquello que despierta el inte-
rés de su inteligencia —la oración— es lo mismo que lo hace disponible para 
que la voluntad y la exhortación de Dios actúen en él: “el problema práctico y 
el metafísico tienden a confundirse” (Marcel, 1954/1955, p. 109). No se puede 
hacer metafísica sin este compromiso existencial, sin asumir el riesgo de que el 
Tú absoluto intervenga en la historia del individuo. El camino que conduce a la 
sabiduría metafísica coincide con aquel que lleva a la santidad: “la santidad es la 
verdadera introducción a la ontología” (Marcel, 1933/1987, p. 75).

Por consiguiente, solo por medio de la oración podremos alcanzar los 
objetivos que siempre ha tenido la metafísica, esto es, conocer el ser en cuanto 
ser. Así, es necesario concluir que la oración debe ser considerada, desde la 
propuesta de Marcel, como un método más entre los necesarios para hacer 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


638Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

filosofía. Si la plenitud del ser es una Persona, la filosofía no puede mantenerse 
solo como un discurso impersonal, sino que debe ser considerada también 
como una conversación imprevista e impredecible con el Tú absoluto y con una 
comunión de personas: “Dios no puede dárseme como Presencia absoluta más 
que en la adoración” (Marcel, 1934/2003, p. 156). Marcel entiende la adoración 
como la respuesta que une acción y comprensión frente a la experiencia del 
valor infinito e inagotable de ese Tú que llama y convoca.

Aunque la propuesta de Marcel pueda parecer revolucionaria o incluso 
inviable, él mismo respondería que lo importante es llegar al horizonte que la 
filosofía primera siempre ha buscado, esto es, el ser, aunque ello implique cam-
biar los métodos habituales seguidos hasta ahora en esta disciplina.

Se podría afirmar que el filósofo francés está planteando la anulación de 
la metafísica; sin embargo, consideramos más acertado señalar que, en reali-
dad, lo que aquí se observa es un intento de ampliación y coronación del trabajo 
metafísico: una superación que conserva lo anterior, pero que en ningún caso 
implica su destrucción. De ningún modo los metafísicos deben abandonar sus 
argumentos, análisis, analogías, distinciones, silogismos, intuiciones o deduc-
ciones. Lo que se les exige es aplicarlos a un material más rico, impredecible y 
abundante, porque ahora no es solo el razonamiento lógico lo que los acerca a 
Dios, sino también la experiencia de convivencia y diálogo con Él. Sin duda, los 
filósofos tendrán mucho más que decir del misterio ontológico si, en lugar de 
observarlo únicamente a la distancia como un problema, participan de su vida y 
se implican con él, como quien se compromete con la vida de un amigo.

En segundo lugar, Marcel duda de la fuerza de las tradicionales demos-
traciones de la existencia de Dios para convencer, en la medida en que estas 
basan su eficacia únicamente en la impecabilidad lógica. Para él, siendo Dios un 
ser personal, la constatación de su existencia solo puede llegar por medio del 
testimonio de otro y, a través de este, en el encuentro mismo con el Ser eterno. 
De allí que su filosofía busque desarrollar todas las implicaciones metafísicas de 
una noción como la de encuentro, generalmente olvidada por los filósofos. Solo 
conocemos a Dios en la medida en que participamos de una comunión.

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


639Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Por supuesto, Marcel no pretende convertir la filosofía en un diario de vida 
ni en una colección de experiencias personales, sino partir de lo concreto de 
la existencia para desarrollar y comunicar conceptualmente ciertos elementos 
que puedan ser universalizables y ofrecidos al discernimiento crítico de todos. 
Por ello, no estamos de acuerdo con afirmar que el tipo de universalidad propia 
de la metafísica no encuentra en Marcel una expresión adecuada (Grassi, 2009, 
pp. 26-27). No se trata, ciertamente, de una expresión tradicional, pero ello 
obedece a que trabaja con un “material” nunca antes utilizado en ontología —el 
encuentro—, lo cual exige una formulación inédita tanto en sus nociones como 
en su terminología. Sin embargo, sus postulados pueden aspirar a la misma 
universalidad que cualquier otra metafísica.

La metafísica, en consecuencia, se transfigura profundamente al pasar de 
la tercera a la segunda persona: el pensamiento se consuma en plegaria (Mar-
cel, 1968/1971b, p. 176). Así, busca considerar ciertos elementos existenciales 
que, debiedo al prurito impersonal, objetual y problemático de la filosofía a lo 
largo de la historia, habían sido relegados, perdiendo con ello no solo la sabidu-
ría humana, sino también la humanidad misma.

No obstante, consideramos que Marcel sobredimensiona sus críticas al no 
reconocer ninguna fuerza de convencimiento en las pruebas de la existencia 
de Dios. Al menos aquellas que poseen un carácter a posteriori no pueden ser 
tachadas de meramente intelectuales, ya que su orden silogístico parte siem-
pre de una experiencia sensible común a los seres humanos (Gilson, 1913/1989, 
p. 85; Tomás de Aquino, 1274/2001, pp. 110–111; S. Th. I, q. 2, a. 1). De igual forma, 
resultaría excesivo afirmar que las pruebas y los argumentos filosóficos no con-
ducen a la fe ni a algún conocimiento de Dios.

Es cierto que, por sí solos, pueden llevarnos a un nivel de conocimiento 
básico, genérico y precario en comparación con aquel que se alcanza por medio 
de la fidelidad y el testimonio. No obstante, son múltiples las declaraciones de 
grandes conversiones que tuvieron su inicio en la lectura de estos argumentos y 
razonamientos filosóficos, los cuales —aunque necesitaron del auxilio de la gra-

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


640Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

cia y de los testigos— constituyeron el primer atisbo y la disposición inicial para 
el encuentro con el ser personal que es fuente de todo ser (Agustín de Hipona, 
400/2010, VII, p. 333).

Es verdad que dichas pruebas se centran en el orden y la constitución del 
mundo, pero ¿acaso no podría hallarse en esa armonía cósmica alguna huella 
del carácter personal de Dios? En este sentido, O’Callaghan (1989) advierte en 
Marcel una cierta desconfianza, no del todo justificada, respecto a la posibilidad 
de que la filosofía y el conocimiento de Dios puedan tener algún inicio en la natu-
raleza extrahumana (p. 90).

Ante la inquietud de que Marcel pudiera estar saliéndose de los márge-
nes de la filosofía y confundiendo metafísica y fe, cabe señalar lo siguiente: 
su trabajo filosófico se mantiene siempre dentro de los métodos propios de 
la disciplina. No hay en su obra una confusión entre los planos del creyente y 
del filósofo; más bien, su pensamiento “se sitúa aún en un plano anterior a lo 
religioso propiamente dicho” (Marcel, 1968/1971b, p. 176). Cualquiera, indepen-
dientemente de su credo, puede seguir la concatenación de sus argumentos, 
que poseen un valor propio e independiente.

No obstante, esto no elimina el hecho de que su filosofía esté fuertemente 
influenciada por el cristianismo y, más específicamente, por el catolicismo. Tal 
influencia no le resta valor filosófico a su obra, pero sí impide que Marcel logre 
separar tajantemente filosofía y fe, como era su intención, manifiesta en algu-
nas de sus afirmaciones (O’Callaghan, 1989, p. 80). En efecto, cabe preguntarse 
si la llamada del Tú absoluto tiene la misma intensidad para una persona con 
fe que para una sin fe. Del mismo modo, si la disponibilidad y la permeabilidad 
a la acción de la gracia pueden ser iguales en quien no cree en su existencia. 
La oración, como hemos visto, es fundamental para el propósito más alto de la 
metafísica; sin embargo, ¿podría interesar de igual modo a quien no tiene fe 
en que Dios recibe sus plegarias? ¿Hasta qué punto puede avanzar metafísica-
mente alguien que no ora?

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


641Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Marcel acierta al afirmar que su pensamiento ha respetado siempre la 
autonomía de la filosofía y que, en ese sentido, está abierto al escrutinio crítico 
al que se someten todas las demás. Sin embargo, habría que subrayar que el 
acceso al misterio ontológico que ofrece —aunque se proponga como un camino 
laico, abierto a todos los metafísicos del mundo— prepara el encuentro con un 
Dios que no es el de todas las religiones, sino con un Dios personal bien pre-
ciso, misericordioso y amoroso, propio de la tradición judeocristiana (Lozano, 
2006, p. 241). Así, aunque sus argumentos permanecen firmemente dentro del 
ámbito filosófico sin derivar en teología, es evidente que avanzan, de manera 
consciente y lúcida —aunque raras veces el filósofo lo exprese abiertamente—, 
hacia su constitución como preambula fidei.

En síntesis, nuestra hipótesis ha sido confirmada, aunque resulta insu-
ficiente para abarcar la totalidad del pensamiento de Marcel. La oración es, 
efectivamente, el método para introducirse en una relación viva con Dios, y 
constituye la mejor vía para conocerlo y consumar la pretensión metafísica. 
Sin embargo, es preciso agregar que el carácter de invocación, interpelación y 
diálogo atraviesa no solo la metafísica, sino todos los ámbitos del pensamiento 
marceliano: antropología, estética, ética, entre otros, resultan incomprensibles 
sin este rasgo dialogal. Su obra, en última instancia, es una sabiduría de la ple-
garia y de la respuesta.

Además, cabe incorporar un elemento no previsto en nuestra hipótesis ini-
cial: la metafísica no es únicamente un anhelo intelectual, sino la expresión de 
una exigencia profunda de plenitud que solo se colma en el misterio de un Dios 
que, junto con la verdad y a través de un largo peregrinar hecho de avances y 
retrocesos, puede concedernos también la alegría y la santidad.

Declaración de contribución de autoría

En la elaboración del artículo, David Solís Nova se encargó de la revisión 
bibliográfica sobre Gabriel Marcel y sus principales intérpretes, además de 
indagar en la respuesta a la pregunta de investigación y redactar el marco 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


642Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

teórico. Ángela Alarcón Alvear desarrolló la parte analítica relacionada con 
el papel de la intersubjetividad como mediación para acceder al misterio del 
ser, y colaboró en la formulación de la hipótesis y la discusión de los resultados 
filosóficos. Andrea Báez Alarcón participó también en la formulación de la 
hipótesis y realizó la revisión final del texto, cuidando la coherencia, la redacción 
y las referencias.

Conflicto de interés

Los autores declaran la inexistencia de conflicto de interés con institución o 
asociación de cualquier índole. Asimismo, la Universidad Católica Luis Amigó no 
se hace responsable por el manejo de los derechos de autor que los autores 
hagan en sus artículos, por tanto, la veracidad y completitud de las citas y 
referencias son responsabilidad de los autores.

Referencias

Agustín de Hipona. (2010). Confesion es (A. Encuentra Ortega, Trad.). Gredos. 
(Obra original publicada en el año 400)

Benedicto XVI. (2007, 9 de septiembre). Discurso del Santo Padre Benedicto 
XVI a los monjes cistercienses de la Abadía de Heiligenkreuz [Trans-
cripción de discurso]. La Santa Sede. https://www.vatican.va/content/
benedict-xvi/es/speeches/2007/september/documents/hf_ben-xvi_
spe_20070909_heiligenkreuz.html

Blázquez Carmona, F. (1988). La filosofía de Gabriel Marcel. Encuentro.

Blesa Aledo, B. (2012). La identidad personal en Gabriel Marcel y su proyección 
sociológica. Pensamiento, 68(257), 427-443. https://revistas.comillas.
edu/index.php/pensamiento/article/view/982/832

https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20070909_heiligenkreuz.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20070909_heiligenkreuz.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2007/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20070909_heiligenkreuz.html
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/982/832
https://revistas.comillas.edu/index.php/pensamiento/article/view/982/832


643Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Buber, M. (2023). Yo y Tú (C. Díaz Hernández, Trad.). Herder. (Obra original pu-
blicada en 1923)

Florenski, P. (2010). La columna y el fundamento de la verdad (F. J. López Sáez, 
Trad.). Sígueme. (Obra original publicada en 1914)

Gallagher, K. T. (1968). La filosofía de Gabriel Marcel (A. Gutiérrez, Trad.). Ra-
zón y Fe. (Obra original publicada en 1966)

Gilson, E. (1989). El Tomismo. Introducción a la filosofía de Santo Tomás de Aqui-
no (F. Múgica, Trad.). EUNSA. (Obra original publicada en 1913)

Gilson, E. (2009). El espíritu de la filosofía medieval (R. Anaya Dorado, Trad.). 
Rialp. (Obra original publicada en 1932)

Grassi, M. (2009). El hombre como ser encarnado y la filosofía concreta de 
Gabriel Marcel. Revista de Humanidades, (19-20), 9-28. https://revis-
tahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/
view/357

Grassi, M. (2016). La dimensión intersubjetiva de la existencia en la filosofía de 
Gabriel Marcel. Pensamiento, 72(270), 147-159. https://revistas.comi-
llas.edu/pensamiento/es/article/view/6816

Grassi, M. (2024). La metafísica del nosotros de Gabriel Marcel. Pontificia 
Universidad Católica Argentina. https://repositorio.uca.edu.ar/hand-
le/123456789/18478

Guardini, R. (2006). Introducción a la vida de oración (A. López Quintás, Trad.). 
Ediciones Palabr a. (Obra original publicada en 1961)

Guardini, R. (2014). Mundo y persona. Ensayos para una teoría cristiana del 
hombre (F. González, Trad.). Encuentro. (Obra original publicada en 
1967)

Heidegger, M. (2001). Introducción a la metafísica (A. Ackermann, Trad.). Gedi-
sa. (Obra original publicada en 1953)

https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/view/357
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/view/357
https://revistahumanidades.unab.cl/index.php/revista-de-humanidades/article/view/357
https://revistas.comillas.edu/pensamiento/es/article/view/6816
https://revistas.comillas.edu/pensamiento/es/article/view/6816
https://repositorio.uca.edu.ar/handle/123456789/18478
https://repositorio.uca.edu.ar/handle/123456789/18478


644Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Kaufmann Salinas, S. (2013). La metafísica de la existencia humana de Gabriel 
Marcel. Veritas, (28), 65-84.

Levinas, E. (2002). Fuera del sujeto (R. Ranz y C. Jarillot, Trad.). Caparrós. (Obra 
original publicada en 1987)

Levinas, E. (2016). Totalidad e infinito (M. García Baró, Trad.). Sígueme. (Obra 
original publicada en 1961)

López Cambronero, M., Fernández Ruiz-Gálvez, E., & López Quintás, A. (2006). 
Personalismo existencial: Berdiáev, Guardini, Marcel. Fundación Em-
manuel Mounier.

López Luengos, F. (2012). El sentido de la vida en Gabriel Marcel. Fundación Em-
manuel Mounier.

Lozano, V. (2006). Amor, verdad y trascendencia en Gabriel Marcel. Espíritu, 
55(134), 233-242. https://revistaespiritu.istomas.org/amor-verdad-y-
trascendencia-en-gabriel-marcel/

Marcel, G. (1927). Journal métaphysique [Diario metafísico]. Gallimard.

Marcel, G. (1955). Decadencia de la sabiduría (B. Guido, Trad.). Emecé. (Obra 
original publicada en 1954)

Marcel, G. (1956a). Diario metafísico (J. Rovira, Trad.). Losada. (Obra original 
publicada en 1927)

Marcel, G. (1956b). El hombre problemático (M. E. Valentié, Trad.). Editorial 
Sudamericana. (Obra original publicada en 1955)

Marcel, G. (1959). Filosofía concreta (A. Gil, Trad.). Revista de Occidente. (Obra 
original publicada en 1940)

Marcel, G. (1968). Être et avoir [Ser y Tener]. Aubier-Montaigne.

Marcel, G. (1971a). Filosofía para un tiempo de crisis (F. García Prieto, Trad.). 
Guadarrama. (Obra original publicada en 1968)

https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://revistaespiritu.istomas.org/amor-verdad-y-trascendencia-en-gabriel-marcel/
https://revistaespiritu.istomas.org/amor-verdad-y-trascendencia-en-gabriel-marcel/


645Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Marcel, G. (1971b). Incredulidad y fe (F. García Prieto, Trad.). Guadarrama. 
(Obra original publicada en 1968)

Marcel, G. (1987). Aproximación al misterio del Ser. Posición y aproximaciones 
al misterio ontológico (J. L. Cañas, Trad.). Encuentro. (Obra original pu-
blicada en 1933)

Marcel, G. (1989). Mi relación con Heidegger (J. Seco Pérez, Trad.). Diálogo filo-
sófico, 15, 348-363. (Conferencia original publicada en 1980)

Marcel, G. (1997). Le Mystère De L’être [El Misterio del Ser ]. Présence de Gabriel 
Marcel.

Marcel, G. (1998a). Homo Viator. Prolégomènes à une métaphysique de 
l’espérance [Homo Viator. Prolegómenos a una metafísica de la espe-
ranza ]. Présence de Gabriel Marcel.

Marcel, G. (1998b). L’Homme Problématique [El hombre problemático]. Prés-
ence de Gabriel Marcel.

Marcel, G. (2001). Los hombres contra lo humano (J. M. Ayuso, Trad.). Capa-
rrós. (Obra original publicada en 1951)

Marcel, G. (2002). Obras selectas I. El misterio del ser (M. Parajón, Trad.). BAC.

Marcel, G. (2003). Ser y tener (A. M. Sánchez, Trad.). Caparrós. (Obra original 
publicada en 1934)

Marcel, G. (2005). Homo Viator. Prolegómenos a una metafísica de la esperan-
za (M. J. De Torres, Trad.). Sígueme. (Obra original publicada en 1945)

Marcel, G. (2012). En camino ¿Hacia qué despertar? (J. Padilla, Trad.). Sígue-
me. (Obra original publicada en 1971)

Mauti, R. M. (2007). Cor ad cor loquitur: aproximación teológica a la oración de 
Newman. Revista Teología, 44(93), 343–364.

Moeller, C. (1960). Literatura del siglo XX y cristianismo. Vol. IV (V. García Ye-
bra, Trad.). Gredos. (Obra original publicada en 1953)

https://doi.org/10.21501/23461780.5225


646Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Solís-Nova, Ángela Alarcón-Alvear, Andrea Báez-Alarcón

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Nédoncelle, M. (1996). La reciprocidad de las conciencias. Ensayo sobre la 
naturaleza de la persona (J. L. Vázquez y U. Ferrer, Trad.). Caparrós. 
(Obra original publicada en 1942)

Negomireanu, A. (2013). Metaphysics and Faith in Gabriel Marcel [Metafísica 
y Fe en Gabriel Marcel]. Annals of the ‘Constantin Brâncuşi’ University 
of Targu Jiu: Letters and Social Sciences Series, (2), 54-64. https://pa-
pers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2375927

O’Callaghan, P. (1989). La metafísica de la esperanza y del deseo en Ga-
briel Marcel. Anuario filosófico, 22(1), 55-92. https://doi.
org/10.15581/009.22.30033

Otto, R. (2005). Lo Santo: lo racional y lo irracional en la idea de Dios (F. Vela, 
Trad.). Alianza Editorial. (Obra original publicada en 1917)

Pascal, B. (2012). Obras. Pensamientos (C. R. De Dampierre, Trad.). Gredos. 
(Obra original publicada en 1670)

Pereira-Ríos, D. (2020). El existencialismo de Gabriel Marcel. Aspectos del pro-
blema de la verdad desde la filosofía concreta. Revista espiga, 19(39), 
131-147. https://doi.org/10.22458/re.v19i39.2995

Plourde, S. (2005). Gabriel Marcel y el misterio del sufrimiento. Anuario filosó-
fico, 38(2), 575-596. https://doi.org/10.15581/009.38.29336

Poma, I. (2005). Alteración y oscilación en la filosofía de los binomios de 
Gabriel Marcel. Anuario filosófico, 38(2), 475-493. https://doi.
org/10.15581/009.38.29333

Ramírez Agudelo, Y. A. (2019). Del problema de la muerte al misterio de la 
muerte en Gabriel Marcel. Daimon. Revista internacional de filosofía, 
(76), 189-204. https://doi.org/10.6018/daimon/282731

Ratzinger, J. (2001). El espíritu de la liturgia: Una introducción (R. Canas, Trad.). 
Ediciones Cristiandad. (Obra original publicada en 2000)

https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2375927
https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2375927
https://doi.org/10.15581/009.22.30033
https://doi.org/10.15581/009.22.30033
https://doi.org/10.22458/re.v19i39.2995
https://doi.org/10.15581/009.38.29336
https://doi.org/10.15581/009.38.29333
https://doi.org/10.15581/009.38.29333
https://doi.org/10.6018/daimon/282731


647Perseitas | Vol. 13 | 2025

Oración y metafísica: método del conocimiento de Dios según Gabriel Marcel
Prayer and Metaphysics: a method for the knowledge of God according to Gabriel Marcel

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5225

Ricoeur, P. (1996). Sí mismo como otro (A. Neira, Trad.). Siglo XXI Editores. 
(Obra original publicada en 1990)

Rodríguez Piñero, A. N. (2024). El misterio del hombre en Gabriel Marcel: encar-
nación e itinerancia, trascendencia y libertad. Revista de Filosofía UCSC, 
23(1), 97-120. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.1.2375

Rosenzweig, F. (1997). La estrella de la redención (M. García Baró, Trad.). Sí-
gueme. (Obra original publicada en 1921)

Tilliette, X. (2005). La filosofía itinerante de Gabriel Marcel. Anuario filosófico, 
38(2), 495-518. https://doi.org/10.15581/009.38.29331

Tomás de Aquino. (2001). Suma de Teología I (J. Martorell, Trad.). Bac. (Obra 
original publicada en 1274)

Urabayen, J. (2001). El ser humano ante la muerte: Orfeo a la búsqueda de su 
amada. Una reflexión acerca del pensamiento de G. Marcel. Anuario fi-
losófico, 34(3), 701-744. https://doi.org/10.15581/009.34.29478

Valderrey, C. (1976). El amor en Gabriel Marcel. Prensa Española.

Von Balthasar, H. U. (1987). Teología y santidad. Communio. Revista católica 
internacional, 9, 486-493. https://balthasarspeyr.org/publications/
articles/teologia-y-santidad 

https://doi.org/10.21501/23461780.5225
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.1.2375
https://doi.org/10.15581/009.38.29331
https://doi.org/10.15581/009.34.29478
https://balthasarspeyr.org/publications/articles/teologia-y-santidad
https://balthasarspeyr.org/publications/articles/teologia-y-santidad

	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_Hlk179471089
	_Hlk142301385
	_Hlk142301416
	_Hlk142301449
	_Hlk142301485
	_Hlk146260378
	_heading=h.3znysh7
	_Hlk163148729
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_Hlk151560367
	_Hlk184974747
	_Hlk185398859
	_Hlk140518392
	aquí
	_Hlk179186862
	_Hlk179186893
	_Hlk179186934
	_Hlk179186956
	_Hlk179186982
	_Hlk179186735
	_Hlk178864627
	_Hlk184115415
	_Hlk178272986
	_Hlk87826129
	_Hlk180745324
	_Hlk181178191
	_Hlk181180979
	_Hlk181177670
	_Hlk181144247
	_Hlk189560861
	_Hlk183504364
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.3znysh7
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.3dy6vkm
	_heading=h.1t3h5sf
	_Hlk161236211
	_Hlk158222161
	_Hlk160805379
	_Hlk160192802
	_Hlk165661140
	_Hlk165661122
	_Hlk165661235
	_Hlk165661256
	_Hlk165661318
	_Hlk165661335
	_Hlk165661374
	_Hlk168583276
	_Hlk160640055
	_Hlk160639922
	_Hlk161771003
	_Hlk161771024
	_Hlk162030294
	_Hlk161771039
	_Hlk162031034
	_Hlk162031047
	_Hlk162031067
	_Hlk162031115
	_Hlk182409628
	_Hlk162001369
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.vnnx1d195v6m
	_heading=h.lvi0f37lzqfy
	_heading=h.102gqpe64ka2
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.2et92p0
	_Hlk198021314
	_Hlk164414584
	_Hlk184462501
	_Hlk198026634
	_Hlk184718948
	_Hlk164438502
	_Hlk184721324
	_Hlk164438823
	_Hlk164782956
	_Hlk164439216
	_Hlk164439618
	_Hlk190333808
	_Hlk150722603
	_Hlk198040456
	_Hlk198039912
	_Hlk150722911
	_Hlk150723232
	_Hlk156550880
	_Hlk203656550
	_Hlk203721181
	_Hlk204161896
	_Hlk204086875
	_Hlk99645491
	_Hlk98865416
	_Hlk98888585
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk107615008
	_Hlk99750517
	_heading=h.30j0zll
	_Hlk204161579
	_Hlk198561228
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.dfx9pjs5eubb
	_Hlk198561228
	_Hlk205388360
	_Hlk205364479
	_Hlk198561228
	_Hlk198561228
	_Hlk150416099
	_Hlk207286162
	_Hlk207374667
	_Hlk207284546
	_Hlk207374474
	_Hlk207287883
	_Hlk207695174
	_Hlk207619002
	_Hlk207781618
	_Hlk207696317
	_Hlk180479180
	_Hlk213190146
	_Hlk184148676
	_Hlk212448229
	_Hlk198561228
	_Hlk198561228
	_Hlk212741478
	_Hlk197772566
	_Hlk197787647
	_Hlk197787668
	_Hlk212448229
	_Hlk212449356
	_Hlk197793705
	_Hlk197794080

	Botón 10: 
	Página 1: 

	Botón 11: 
	Página 1: 

	Botón 4: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 

	Botón 5: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 
	Página 28: 
	Página 30: 
	Página 32: 

	Botón 2: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 

	Botón 3: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 
	Página 29: 
	Página 31: 
	Página 33: 



