
Perseitas | Vol. 13 | pp. 566-592 | 2025 | ISSN (En línea): 2346-1780 | Medellín-Colombia 

Forma de citar este artículo en APA:
 Zapata Tamayo, D. O. (2025). El deseo de Schopenhauer: una cuestión ontológica. Perseitas, 13, 566-592.

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

EL DESEO EN SCHOPENHAUER: UNA 
CUESTIÓN ONTOLÓGICAa

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Artículo de reflexión derivado de investigación
DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Recibido: marzo 13 de 2025. Aceptado: julio 28 de 2025. Publicado: diciembre 12 de 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo*

Resumen
El texto busca establecer las características ontológicas definidas por 
Schopenhauer frente al deseo subjetivado. La categoría principal de la 
investigación es el deseo y la problematización en torno a su causa, cuyas 
características son la angustia existencial y la volición como búsqueda. Se 
emplea el método crítico-hermenéutico para identificar y comentar los pasajes 
relevantes en el análisis de los aportes metafísicos en las obras de Schopenhauer, 
especialmente La cuádruple raíz del principio de razón suficiente y El mundo 
como voluntad y representación, así como algunos fragmentos inéditos. Como 
resultado, se establecen las características propias del pensamiento del filósofo 
frente al deseo entendido como una realidad ontológica que se manifiesta 
como causa-efecto y como fuerza somatizada de la acción del sujeto. Con ello, 
se abre también la posibilidad de estudiar los antecedentes conceptuales 
del psicoanálisis lacaniano al establecer el objeto-causa del deseo como una 
apetencia comprendida por la autoconsciencia.

a Artículo de reflexión derivado de investigación, realizado en el marco de la tesis doctoral “Dioniso como deseo y 
voluntad: correlación entre las ontologías de Schopenhauer y Nietzsche desde la analítica lacaniana”. Universidad 
Pontificia Bolivariana, grupo de investigación Epimeleia, línea Ética y Antropología Filosófica.

* Candidato a Doctor en Filosofía y Magister en Educación. Docente de Filosofía, Teología y del Departamento de 
Identidad Amigoniana en la Universidad Católica Luis Amigó, Medellín, Colombia. Investigador y miembro del
grupo de investigación Filosofía y Teología Crítica, línea de investigación en métodos y conocimiento teológico.
Correo electrónico: dzapata647@gmail.edu.co. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0240-5530

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://www.openaccess.nl/
https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://doi.org/10.21501/23461780.5150
mailto:dzapata647@gmail.edu.co
https://orcid.org/0000-0003-0240-5530
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21501/23461780.5150


567Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Palabras clave
Cuádruple raíz; Deseo; Etiología; Objeto-causa; Ontología; Schopenhauer; 
Voluntad.

Abstract
The text aims to establish the ontological characteristics of the subjectivized 
desire defined by Schopenhauer. The research’s main category is the desire, and 
the problematization of its cause, characterized by the quest of the existential 
anguish and volition. The critical-hermeneutic method is used to find and 
comment on relevant passages in the analysis of the metaphysical contributions 
in Schopenhauer’s works, especially: On the Fourfold Root of the Principle 
of Sufficient Reason and The World as Will and Representation, and in some 
unpublished fragments. As a result, the text establishes the characteristics of the 
philosopher’s thought regarding the desire understood as an ontological reality 
manifested as the cause-effect and the somatized force of the subject’s action. 
This text also opens the possibility of studying the conceptual antecedents of 
lacanian psychoanalysis attempting to establish the object-cause of the desire as 
an apetite understood through self-consciousness.

keywords
Aetiology; Desire; Fourfold Root; Object-Cause; Ontology; Schopenhauer; Will.

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


568Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Introducción

Schopenhauer reconfigura el panorama metafísico de su época al desplazar 
el foco de la ontología tradicional y proponer la reflexión sobre el sentido de la 
existencia, el conocimiento certero de las cosas y sus causas, así como sobre la 
autonomía del sujeto. Esta perspectiva entrelaza el ser y su saber en la existencia 
del sujeto y en su realidad biológica, y contribuye, además, a establecer algunos 
raciocinios cercanos a los postulados base del psicoanálisis.

Como fundamento epistemológico de su pensamiento, Schopenhauer se 
apoya en las perspectivas filosóficas platónica y kantiana, lo que le permite 
ampliar el abanico problemático del conocimiento, la sensorialidad, la verdad, 
los juicios, la realidad y el innatismo.1 En consecuencia, la búsqueda de Scho-
penhauer se concreta en comprender las causas y las formas cognoscentes y 
objetivadas del sujeto. Para los fines del presente trabajo, se adopta el concepto 
de deseo como aquel que mejor define y nombra el impulso ciego dominante 
que fluctúa entre lo volente y la voluntad.2

En el pensamiento de Schopenhauer, el deseo se presenta como un con-
cepto metafísico. Este planteamiento aparece en el desarrollo de su tesis sobre 
la voluntad y la cosa en sí, como lo sostiene Mann (1986) al afirmar que, para 
Schopenhauer, la voluntad se define como “algo fundamentalmente desdi-
chado; es inquietud, es apetencia de algo, es ansia, es nostalgia, es avidez, es 
anhelo, es padecimiento. La voluntad que se objetiva en todos los entes expía 
en lo físico su placer metafísico” (p. 44). Ciertamente, la voluntad en Schopen-
hauer se presenta como un tipo de causa del ser, o ser-causa, lo que hace que el 
sujeto se comprenda condicionado por dentro, condenado esencialmente a ser 
un animal de deseo.

1 Por innatismo, siguiendo a Runes (1960, 192), entendemos a la doctrina filosófica que considera que las ideas o 
principios están presentes en el espíritu desde el momento del nacimiento. Pueden estar plenamente constituidos o 
necesitar alguna experiencia adicional para su formulación completa.

2 De acuerdo con Ferrater Mora (1965), el concepto de voluntad en Schopenhauer “es el fondo último de lo real. La 
Voluntad no se halla limitada por las categorías del espacio, del tiempo y de la causalidad, las cuales se aplican 
al mundo de los fenómenos. La Voluntad no es un objeto del entendimiento. Aunque esta Voluntad es accesible, 
o representable, mediante la experiencia que tiene el hombre de su propia actividad volitiva, no es la mera 
transposición, o proyección, de ésta a aquélla” (p. 921). En consecuencia, y a partir de esta misma definición, se 
puede interpretar que el volente es el sujeto que quiere, que desea, es decir, en quien se da la manifestación de la 
voluntad. Por ello, la objetivación de la voluntad acontece en la realidad material.

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


569Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Esta tesis constituye el marco que delimita la discusión posterior sobre 
la búsqueda del sentido del mundo. La explicación de esa tendencia impulsa 
al sujeto a una búsqueda cuya inspiración es la satisfacción, entendida como 
placer y resultado de la posesión de lo único que el sujeto puede comprender: 
el fenómeno o la representación, aunque su búsqueda pretenda ir más allá. El 
mismo Schopenhauer (1851/2009) lo afirma: “algo que ante todo e inmediata-
mente no existe más que para el sujeto cognoscente: sin embargo, ese fenó-
meno apunta a alguna cosa en sí misma, que lo funda y que, sin embargo, en 
cuanto tal, es absolutamente incognoscible” (p. 87)3. Asimismo, indica que se 
trata de una búsqueda de carácter metafísico que se establece en el mundo 
(Schopenhauer, 1999, p. 64).

Los temas y preocupaciones ontológicas de Schopenhauer se manifiestan 
con nitidez cuando se observa que el problema del devenir, junto con el ser de la 
voluntad, no está en el operari, sino en el esse, como observaba Mann (1986, p. 52). 
Schopenhauer (1818/2016) señala que entre el devenir y la esencia de la voluntad 
existe una correspondencia ontológica (p. 255). Por consiguiente, la satisfacción 
del deseo es transitoria: el individuo necesita desear para otorgar sentido a su 
existencia, hasta el punto de que “uno será suficientemente afortunado si queda 
todavía algo por desear y anhelar, para que se mantenga el juego del continuo 
tránsito del deseo a la satisfacción y de esta a un nuevo deseo” (p. 256).

Por otro lado, los conceptos felicidad y satisfacción constituyen otro tópico 
de reflexión en Schopenhauer, aunque no se presentan necesariamente con 
una connotación positiva. Su sentido determinante reside más bien en su for-
mulación antitética y en la relación dialéctica que se establece entre el querer 
y necesidad (Schopenhauer, 1818/2016, p. 287). De manera que, como lo indica 
Schopenhauer (1999) “cualquier acto volitivo individual supone un specimen 
del querer donde se pone de manifiesto la volición en su conjunto” (p. 66). Para 
este filósofo, el sujeto se descubre poseído por una fuerza existencial imposi-
ble de conocer o interpretar en su causa, pues solo experimenta la fuerza del 
deseo que, en últimas, es la voluntad. Esta se presenta al sujeto como inquietud, 
angustia, búsqueda de sentido y apetencia de algo —esto se puede encontrar 
de un modo semejante en Mann (1986, p. 42)—. La voluntad que se objetiva en 
3	  Schopenhauer (1818/2016) insiste en esta idea en otros lugares (ver p. 85).

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


570Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

todos los sujetos se hace presente en la realidad, clamando por una plenitud 
de lo real, una búsqueda ciega por un sentido de la existencia como causa del 
ser —Contrástese con la exposición presentada por Safranski (2001, p. 290)—.

En consecuencia, el presente artículo responde a la pregunta de si la etio-
logía del deseo constituye el fundamento de la ontología schopenhaueriana. 
Para ello, se abordarán los antecedentes conceptuales y las tensiones teórico-
conceptuales entre Schopenhauer y el idealismo trascendental, así como un 
análisis-síntesis de los orígenes epistemológicos de su pensamiento a partir de 
la Cuádruple raíz del principio de razón suficiente y El mundo como voluntad y 
representación. Finalmente, se examinará la gnoseología presente en el pensa-
miento de Schopenhauer.

Antecedentes conceptuales

Si bien la obra de Schopenhauer ha venido ganando estima filosófica en los 
últimos tiempos, el acervo de académicos e investigadores del pensador alemán 
se ha centrado sobre todo en los análisis de la tesis de la voluntad; sin embargo, 
son pocos los estudios que enmarcan su pensamiento desde el concepto de 
deseo en clave ontológica. A continuación, se exponen algunos alcances de 
pensadores que pueden alinearse conceptualmente con esta intención.

Barreto Acevedo (2005) presenta a un Schopenhauer que destaca por 
formular una verdadera metafísica de lo inconsciente, pues esa fuerza irracio-
nal —a la que llama voluntad— condiciona subrepticiamente todas nuestras 
acciones y pensamientos. Para Safranski (2001) esta misma voluntad puede 
abordarse desde una hermenéutica de la existencia que muestra al deseo como 
una fuerza insatisfecha, donde el dolor y el sufrimiento son condiciones de la 
experiencia del sujeto cuando encarna la existencia. Janaway (1999) ofrece 
una obra colaborativa en la que se recogen análisis sobre temas como la epis-
temología, la metafísica, la estética y la ética, destacando reflexiones relaciona-
das con la filosofía de la mente y el psicoanálisis. Por otro lado, Spierling (1989) 

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


571Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

explora en profundidad los conceptos de voluntad y cosa en sí, estableciendo 
una diferencia entre ambos y reflejando en la filosofía de Schopenhauer un pro-
blema existencial de corte ontológico más que académico.

Uno de los intelectuales más cercanos al estudio de la vida de Schopen-
hauer y Nietzsche es, sin duda, Simmel (1906/2005), quien plantea perspecti-
vas sobre la metafísica de la voluntad en ambos autores mediante un ejercicio de 
contraste con los aportes kantianos acerca de la posibilidad del conocimiento. 
De esta manera, desarrolla la discusión sobre el sujeto cognoscente, el mundo, 
el fenómeno y la cosa en sí, elementos cuya conexión puede evidenciarse en los 
dos pensadores mencionados. Simmel, además, examina cómo Schopenhauer 
determina la voluntad de vivir como una fuerza fundamental que impulsa el 
deseo. En contraste, Mann (1986) establece un paralelo entre los pensamien-
tos Schopenhauer, Nietzsche y Freud, quienes, entre otras cosas, comparten 
las preguntas por la subjetivación del individuo y la comprensión del mundo a 
partir del cuerpo, las pasiones, los deseos, el eros y las pulsiones.

Woods y Stoll (2024) recopilan las investigaciones más recientes sobre 
la filosofía teórica de Schopenhauer, incluidas interpretaciones novedosas de 
su metafísica de la voluntad y la representación, así como de sus teorías sobre 
la racionalidad, la ciencia, la acústica, la autoconciencia y la meta-filosofía. En 
la misma línea de revisión del estado del arte, Choque-Aliaga (2024) presenta 
una reseña de la compilación elaborada por Birnbacher y Kloßer, que reúne 
los trabajos presentados en el congreso organizado por la Sociedad Schopen-
haueriana (Schopenhauer-Gesellschaft) con motivo de la conmemoración de la 
publicación de El mundo como voluntad y representación (Die Welt als Wille und 
Vorstellung), realizado en la Universidad de Frankfurt en octubre de 2019.4 En 
general, los trabajos presentados en dicho evento evidencian aproximaciones 
tanto desde una hermenéutica de la interpretación del significado del mundo 
como desde otra orientada a la explicación de los fenómenos del mundo. Por 

4 No fue posible acceder directamente a la obra de Birnbacher y Kloßer; sin embargo, se consultó la recensión 
elaborada por Osman Choque-Aliaga (2024), Das Hauptwerk. 200 Jahre Arthur Schopenhauers Die Welt Als 
Wille Und Vorstellung. A partir de esta, es posible ofrecer una breve descripción de su contenido. La compilación 
presenta diversos estudios del pensamiento de Schopenhauer, organizados conforme a la estructura de El mundo 
como voluntad y representación. La primera parte, dedicada a la teoría del conocimiento (Erkenntnistheorie), 
incluye la contribución de Jens Lemanski sobre la doctrina de la razón (Vernunftlehre), dividida en tres apartados: 
lenguaje (Sprache), ciencia (Wissenschaft) y razón práctica (praktische Vernunft), que corresponden a la sección 
epistemológica (Erkenntnislehre) de la primera parte de la obra. La sección sobre Metafísica (Metaphysik) estuvo 
a cargo de Birnbacher y Koßler.

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


572Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

otro lado, destacan las contribuciones del proyecto orientado por Wicks (2020), 
quien recopila problemas propios de la filosofía de Schopenhauer relacionados 
con el psicoanálisis y los fenómenos extrasensoriales.

Como análisis a resaltar, se encuentra el aporte de Santamaría-Velasco y 
Calderón González (2023), quienes sostienen que la voluntad es la substancia 
de nuestra vida subjetiva, en tanto el absoluto del ser es un impulso incesante, 
un continuo ir más allá de sí mismo, que está condenado por ser el fundamento 
agotador de todas las cosas. Asimismo, los autores establecen una relación con 
el pensamiento de Hegel, al abordar el tema de la conciencia y la autoconciencia 
en su vínculo con el deseo. Sobre la conciencia, Hegel (1807/1966) afirma que “el 
mundo sensible es para ella una subsistencia … que es solamente manifestación 
o diferencia, que no tiene en sí ser alguno … es decir, que ésta es, en general, 
apetencia” (p. 108). La autoconciencia es, entonces, apetencia o deseo; nuestra 
esencia es, pues, desear.5

De esta manera, los antecedentes revisados permiten resaltar la tesis de 
Schopenhauer según la cual la voluntad se entiende como un principio metafí-
sico universal que se objetiva en los individuos y se manifiesta en el deseo como 
expresión de la existencia. Al mismo tiempo, es posible sugerir que estos plan-
teamientos, en su dimensión etiológica, encuentran resonancias en la obra de 
Lacan, lo que abre un horizonte de discusión sobre la articulación ontológica 
entre voluntad y deseo.

5 La relación con las categorías hegelianas tiene importancia, aunque secundaria para los propósitos de este 
artículo. Esta se evidencia en diversas traducciones del fragmento, como la de Gómez Ramos (en Hegel, 
1807/2010): “la unidad de la autoconciencia consigo misma, esta unidad tiene que serle esencial a ella; es decir, 
la autoconciencia es deseo sin más” (p. 247). Para efectos de precisión filológica, se cita el texto alemán según 
la edición oficial de Bonsiepen y Heede: “die Einheit des Selbstbewußtseyns mit sich selbst, zu seinem Wesen; 
diese muß ihm wesentlich werden; das heißt, es ist Begierde überhaupt“ (Hegel, 1807/1980, p. 104). Nuestra 
traducción al español es: “la unidad de la autoconciencia consigo misma, con su esencia, esta debe ser esencial 
a sí misma; es decir, esta es deseo (Begierde) en general”. El término Selbstbewußtseyns se transcribe conforme 
a la ortografía original, correspondiente al siglo XIX, y no a la forma contemporánea (Selbstbewußtseins). 
Siguiendo a Inwood (2017, pp. 311-314) y a Jonkers (2006, pp. 116-118), resulta significativa la elección 
léxica de Hegel al usar Begierde (deseo) en lugar de Wille (voluntad) o Trieb (impulso), aunque esta última es 
usada como un sinónimo en algunos contextos. Con ello, Hegel distingue entre la voluntad (Wille) y el deseo 
o impulso (Begierde, Trieb). Más allá de esta distinción léxica, el concepto de deseo (Begierde) ocupa un lugar 
central en la dialéctica de la autoconciencia, como subrayan Magee (2010, pp. 69-71), Tonn (2004, pp. 96-100) 
y Solomon (1985, pp. 390, 397).

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


573Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Dicotomías de Schopenhauer con el idealismo 
trascendental

Schopenhauer se considera heredero de la tradición kantiana y toma sus 
bases para construir un método que le permita encontrar la razón primera 
del conocimiento. En este propósito, busca continuar la discusión entre el 
empirismo y el racionalismo, lo que le permite echar raíces en la filosofía 
occidental. Declara públicamente su devoción por Platón y sostiene la influencia 
de los juicios apriorísticos como facultad real del conocimiento, fundamentando 
su pensamiento en la premisa de Christian Wolff: “Nada es sin una razón por 
la que es [Nihil est sine ratione cur potius sit, quam non sit]” (Schopenhauer, 
1813/1998, p. 33).

Siguiendo a Kant (1781/2005), Schopenhauer retoma de la Crítica de la 
razón pura el fundamento que le permite “la distinción entre el principio lógico 
(formal) de conocimiento: ‘toda proposición debe tener su razón’, y el principio 
transcendental (material): ‘toda cosa debe tener su razón’” (Schopenhauer, 
1813/1998 p. 54). A partir de allí, adopta para sí el significado del idealismo tras-
cendental, directamente formulado por Kant en la Crítica de la razón pura:

Entiendo por el idealismo transcendental de todos los fenómenos la doctrina según 
la cual nosotros les consideramos en conjunto como meras representaciones, y no 
como cosa en sí … Cuando yo suprimo el sujeto pensante, desaparecerá para mí el 
mundo corpóreo, que no es otra cosa que el fenómeno en la sensibilidad de nuestro 
sujeto. (Schopenhauer, 1813/1998, p. 66)

Kant (1781/2005, p. 352), por su parte, expone su tesis sobre las posibili-
dades del conocimiento humano que, desde el idealismo trascendental, plantea 
una diferenciación entre el fenómeno y el noúmeno, dando lugar a un dualismo6 

que no es de corte platónico, sino uno en el que se distingue entre la existencia 
de los fenómenos —entendidos como manifestaciones que pueden ser captadas 
por los sentidos— y el noúmeno, aquello que es, pero que no necesariamente 

6 A criterio de Safranski (2001, p. 309), la filosofía schopenhaueriana del cuerpo arrambla con el dualismo tradicional 
cuerpo-alma y emprende un camino hasta ahora inexplorado: el cuerpo, en cuanto voluntad encarnada, se convierte 
en el principio fundamental de toda una metafísica. 

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


574Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

se revela, ni parcial ni totalmente, en el fenómeno. En esta línea, Schopenhauer 
(1818/2016) afirma que “para decirlo en términos kantianos, el tiempo, el espa-
cio y la causalidad no incumben a la cosa en sí” (p. 114).

Otro aspecto adeudado por Schopenhauer a Kant es la distinción entre 
los tipos de conocimiento a priori y a posteriori. Mientras que Kant toma par-
tido por una posición de validación de ambas posibilidades del conocimiento, 
Schopenhauer se inclina hacia el a posteriori, debido a su tesis de la voluntad: 
el sujeto requiere la experiencia sensible para conocer, interpretar y definir la 
realidad. Dicha experiencia se manifiesta principalmente en los deseos y los 
impulsos:

Si la ley del materialismo fuese factible ... desaparecería cualquier contenido del fenó-
meno y solo quedaría la mera forma: lo que se manifiesta quedaría reducido al cómo se 
manifiesta … un mero fantasma, representación y forma de la representación; con lo 
cual no se podría preguntar por ninguna cosa en sí. (Schopenhauer, 1818/2016, p. 212)7

En este sentido, uno de los puntos de mayor confluencia entre Schopen-
hauer y Kant se encuentra en la reflexión sobre las categorías de espacio y 
tiempo, tema central en El mundo como voluntad y representación. Schopen-
hauer (1818/2016) presenta dichas categorías como condiciones sin las cuales 
no sería posible el conocimiento del sujeto ni del mundo, pues ambos son fenó-
menos:

Kant dice lo siguiente: “tiempo, espacio y causalidad no son determinaciones de la 
cosa en sí, sino que solo pertenecen al fenómeno, al no ser sino las formas de nuestro 
conocimiento. (…) Lo dicho abarca incluso a nuestro propio yo, al que solo conocemos 
en cuanto fenómeno y no conforme a lo que pueda ser en sí”. (p. 260)

Ya antes había afirmado lo siguiente:

El mundo como representación, … tiene dos mitades esenciales, necesarias e insepa-
rables. Una es el objeto, cuya forma es el espacio y el tiempo, … Pero la otra mitad, el 
sujeto, no se halla en el espacio y el tiempo, pues esa mitad está entera e indivisa en 
cada ser que tiene representaciones. (p. 87)

7	 Esta postura de Schopenhauer manifiesta una ruptura clara ante la metafísica tradicional, pues al poner al sujeto 
como aquel que descubre a través de la experiencia, entes metafísicos, como Dios o el alma, son accidentes del 
ser y no entes concretos, tema que no será desarrollado por Schopenhauer en sus obras, pero que contribuye a la 
reflexión metafísica.

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


575Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Así, la concepción schopenhaueriana de las categorías de espacio y tiempo 
resulta fundamental para la conceptualización ontológica de su pensamiento, 
en tanto ambas —el tiempo, de orden metafísico, y el espacio, de orden físico— 
aseguran la posibilidad del conocimiento y su categorización. En este contexto, 
las dicotomías entre Kant y Schopenhauer permiten reconocer que el deseo 
emerge como un problema ontológico: en la medida en que es manifestación 
de la voluntad objetivada, expresa la contradicción constitutiva de la existencia, 
dividida entre fenómeno y cosa en sí. De este modo, el deseo no solo aparece 
como impulso vital y como carencia, sino también como la clave que revela la 
diferencia radical entre ambas filosofías.

El punto de partida: La cuádruple raíz del principio de razón 
suficiente

Esta es la ópera prima de Schopenhauer, realizada como trabajo para obtener 
su título de doctorado. En ella sienta las bases de su pensamiento metafísico, 
que florecerá posteriormente en El mundo como voluntad y representación. 
Por ello, el propio Schopenhauer (1818/2016) considerará que ambas obras 
hacen parte de un mismo proyecto filosófico (p. 66).

En La cuádruple raíz del principio de razón suficiente, el autor busca esta-
blecer las bases de dicho principio desde la perspectiva cognitiva del yo,8 for-
mulando un sistema que comprende cuatro principios determinados como de 
razón suficiente: del ser, del devenir, del conocer y del obrar.

Razón suficiente del ser

Este principio se presenta como un acto de conciencia del sujeto, un acto 
espaciotemporal, que opera en el sujeto en la medida en que este se descubre en 
una temporalidad (Schopenhauer, 1813/1998, p. 190). En términos asociativos, 
8 El término Ich (yo, en alemán) designa al sujeto consciente final y último que juega un papel central y dinámico. 

La noción de yo fue uno de los principales empeños teóricos del movimiento idealista alemán, particularmente 
influyente en el período comprendido entre Kant y Schopenhauer. Este debate marca una importante discusión 
respecto al yo cartesiano, renegado por Kant debido a su concepción simple, indivisible y substancial, accesible 
solo por intuición, frente al yo trascendental puro, donde el yo empírico no es más que una experiencia en el reino 
de los fenómenos. La disyuntiva confronta los conceptos de un yo fundado en la intuición y otro articulado desde 
los conceptos morales del imperativo categórico (Runes, 1960, p. 179).

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


576Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

podría anticiparse que el deseo o la voluntad surgen como actos propios del 
intelecto: impulsos del sujeto orientados a representar y aprehender las cosas, 
con el fin de dar sentido a la realidad existente en medio de la temporalidad.

Razón suficiente del devenir

Con la ley de causalidad, o principio de razón suficiente del devenir, Schopenhauer 
propone que para comprender la realidad es necesario reconocer que nada 
permanece estático, sino que todo es cambiante. Sin embargo, no se trata 
de un cambio que modifique la esencia, sino, más bien, de que los objetos 
son interpretados desde sus diversas formas de ser. Este principio pone de 
manifiesto que el sujeto puede comprender la relación dinámica entre la causa 
de algo y el efecto que origina, de modo que “cuando aparece un nuevo estado en 
uno o varios objetos reales, debe haber precedido otro estado anterior, al cual 
sigue el nuevo regularmente … el primer estado se llama causa, y el segundo, 
efecto” (Schopenhauer, 1813/1998, p. 68).

De forma análoga, Schopenhauer (1818/2016) afirma que los animales no 
humanos no son capaces de descubrir en sí mismos que una causa conlleva un 
efecto, pues “los animales quedan ya expuestos a la ilusión, al engaño. Al poseer 
solamente representaciones intuitivas, y no conceptos ni reflexión, están liga-
dos al presente y no pueden atender al futuro” (p. 242). En cambio, el animal 
humano posee la capacidad de asociar causa y efecto gracias a su facultad cog-
nitiva, que le permite interpretar el fenómeno cambiante, reconocer su finali-
dad, recordarlo e incluso desearlo.

En consecuencia, la acción cognitiva confiere al individuo la capacidad 
de formular juicios hipotéticos y juicios a posteriori. Para Schopenhauer 
(1813/1998, p. 77), la relación entre causa y efecto es necesaria y constituye la 
base del principio de razón suficiente. Así, los juicios hipotéticos sobre la reali-
dad propia del sujeto, como consecuencia de su actuación en el mundo, generan 
relaciones causales que modifican su vínculo con el mundo mismo y su modo de 
representarse en él.

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


577Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Razón suficiente del conocer

Siguiendo la línea aristotélica, Schopenhauer asume que el ser humano 
demuestra un nivel cognitivo de orden superior respecto de los animales no 
humanos, debido a su capacidad de representación9 .  No solo se manifiesta ante 
sí mismo en el mundo, sino que también es capaz de codificar ese entendimiento 
y expresarlo mediante representaciones abstractas, lo que le permite formular 
juicios de valor moral (Schopenhauer, 1818/2016, p. 123). Es en este sentido, el 
sujeto cognoscente, en uso de su racionalidad, conceptualiza los fenómenos 
y genera, a su vez, “representaciones de representaciones” (Schopenhauer, 
1818/2016, p. 124).

Por consiguiente, la aprehensión inteligible del mundo y la transposición 
de toda su esencia en conceptos abstractos es la tarea fundamental de la razón, 
que solo puede hacerse manifiesta por medio del lenguaje (Schopenhauer, 
1813/1998, p. 151).

En este sentido, la lógica y las representaciones nos ponen frente al con-
cepto de verdad, una categoría conceptual abstracta que requiere una estruc-
tura de sentido en la que se articulan seres, pensamiento y proposiciones 
formales del lenguaje, a partir de la experiencia del sujeto. Es decir, ontología, 
epistemología y lógica no se sustraen de la realidad del sujeto. Por esta razón, 
para Schopenhauer no es posible conocer y expresar la verdad verdadera (la 
cosa en sí); lo que se expresa, más bien, es el sujeto mismo en la medida en que 
interpreta y representa (Schopenhauer, 1813/1998, p. 158).

Así lo señala al inicio de El mundo como voluntad y representación:

El mundo es mi representación: ésta es la verdad válida para cada ser que vive y cono-
ce, aunque tan sólo el hombre pueda llegar a ella en la conciencia reflexiva y abstracta 
… Entonces le resulta claro y cierto que no conoce el sol o tierra algunos, sino que sólo 
es un ojo lo que ve un sol, siempre es una mano la que siente una tierra; que el mundo 
que le circunda sólo existe como representación. (Schopenhauer, 1818/2016, p. 85)

9 En la Política (I, 2, 1253a10), Aristóteles (1988, p. 50) establece la diferencia entre la inteligencia humana (que es 
simbólico abstractiva) y la de los demás animales, señalando que el hombre tiene logos —“el hombre es el único 
viviente que tiene logos”—, mientras que los otros solo tienen phone (en la traducción latina de Dyonisio Lambino 
sería vox). Es decir, se trata de una inteligencia sociocomunicativa que les permite expresar estados de ánimo y 
necesidades para asociarse y ayudarse mutuamente. Sobre la versión latina, véase la edición de la Academia Regia 
Berusica (Aristóteles, 1831, p. 627).

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


578Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

De acuerdo con Suances Marcos (1989, p. 23), para Schopenhauer el 
mundo es un fenómeno cerebral y sensorial que se hace presente por medio de 
las representaciones. No obstante, el juicio y la definición poseen un aparente 
grado de verdad o certeza, aunque no como conocimiento universal, sino como 
experiencia subjetiva. En este punto, termina por aceptar que “la verdad es, 
por tanto, la relación de un juicio con algo diferente de él, que se llama su razón 
(Grund)” (Schopenhauer, 1813/1998, p. 159).

Razón suficiente del obrar o de motivación

Si bien Schopenhauer propone la cuádruple raíz como una sola y compacta 
teoría, también es cierto que, en el orden lógico del proceso cognitivo-
procedimental, se establece cierta jerarquía en la cual el principio de razón del 
obrar es el resultado de la representación del mundo y del sujeto en el mundo. 
Es precisamente en el mundo donde se manifiesta el fenómeno y donde el 
sujeto comprende y traduce, en conceptos y discursos, la autoexplicación de su 
existencia y su participación: una suerte de egofanía10.

Comprendemos entonces que todo conocimiento supone una correlación 
ineludible entre sujeto y objeto, lo que se traduce en la posibilidad del conoci-
miento como finalidad de la capacidad racional. Sin embargo, para Schopen-
hauer hay algo más que impulsa el obrar o la motivación: “el sujeto se conoce a 
sí mismo solo como un volente, no como un cognoscente, pues el yo que tiene la 
representación, el sujeto del conocimiento, no puede nunca llegar a ser repre-
sentación u objeto” (Schopenhauer, 1813/1998, p. 203).

A este callejón sin salida, Schopenhauer (1813/1998, p. 205) le abre una 
tercera vía: la voluntad, en la cual está aferrada el deseo. No se trata de un 
deseo pasional, sino pulsional; un deseo entendido como fuerza de ser. Por ello, 
Schopenhauer (1813/1998) sostiene: “Si miramos dentro de nosotros mismos, 
nos vemos siempre queriendo. Sin embargo, el querer tiene muchos grados, 
desde el más ligero deseo hasta la pasión” (p. 206).

10  Puede definirse como un ego empírico, como lo propone Runes (1960, p. 107), en el que el yo individual es 
concebido como una serie de actos y contenidos conscientes que el intelecto es capaz de reconocer por introspección 
directa. 

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


579Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

El deseo se establece, así, como el referente que acentúa al yo, pues es 
el sujeto cognoscente quien desea, incluso sin saber qué es, en realidad, lo 
que desea. En este sentido, resulta decisiva la afirmación de Schopenhauer 
(1813/1998): “se puede decir que ‘Yo conozco’ es una proposición analítica; por 
el contrario, ‘yo quiero’ es una proposición sintética, y además a posteriori” 
(p. 205). Así las cosas, el deseante, aunque ignora qué es lo que desea, expone 
al sujeto cognoscente a generar objetivaciones como expresión de la fuerza 
deseante.

“Yo” implica, entonces, un proceso de autodefinición o autodeterminación: 
una conciencia que se sabe en el espacio y tiempo con una identidad propia, que 
no solo conoce, sino que también sabe que conoce (Schopenhauer, 1813/1998, 
p. 203). De este modo, Schopenhauer (1818/2016, p. 94) sostiene que se con-
figura una dimensión identitaria en la medida en que el sujeto cognoscente es 
capaz de darse una respuesta acerca de sí mismo, pero también de saberse en 
el mundo, a pesar de sus dimensiones variables y cambiantes.

La gnoseología presente en el pensamiento de 
Schopenhauer11

En Schopenhauer (1818/2016, p. 85), el conocimiento es la objetivación de la 
realidad del sujeto. Así, al afirmar que el sujeto conoce el mundo, se sostiene, 
indirectamente, que el sujeto se conoce a sí mismo de manera autorreflexiva. 
De este modo, la manifestación del “yo” implica el reconocimiento del cuerpo 
como primera manifestación de sí mismo, es decir, como constitutivo de 
la concreción del yo. Esto se debe a que “su cuerpo ya es un objeto, al que, 
desde esta perspectiva, llamamos representación. Pues el cuerpo es objeto 
entre objetos y está sometido a las leyes de los objetos, aunque sea un objeto 
inmediato” (Schopenhauer, 1818/2016, p. 87). Para Schopenhauer, conforme 
al régimen del principio de razón, el cuerpo es un objeto entre otros, con los 
cuales sostiene relaciones tanto ontológicas como epistemológicas (p. 267).

11 Se hace uso de la palabra “gnoseología” por ser el término más usado por Schopenhauer para referirse a la teoría 
del conocimiento en cualquiera de sus formas. Se evita el término epistemología por referirse usualmente a una 
relación con las ciencias (Ferrater Mora, 1965, p. 759).

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


580Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

En consecuencia, el cuerpo es el fundamento biológico y facultativo de las 
funciones cognitivas que interpretan al mundo y, simultáneamente, la propia 
existencia, el “yo”. Según Schopenhauer (1818/2016), el cuerpo “es el propio 
investigador, tiene sus raíces en este mundo, encontrándose en él como indi-
viduo” (p. 187). Además, es un sujeto volente y cognoscente, capaz de construir 
representaciones de los fenómenos e interpretarlos por medio de los sentidos.

Por ello, bien pareciera que la facultad de pensar nos eleva hacia fronteras 
allende la reflexión sobre el conocimiento, como lo es el ámbito de la concien-
cia (entendida aquí en su horizonte gnoseológico). Al respecto, Schopenhauer 
(1818/2016) señala que el vocablo Bewußtsein (conciencia), aunque proviene 
de Wissen (saber)12, se emplea para definir el acto de “representar”. En sus 
palabras: “saber (Wissen) es, por tanto,  la conciencia abstracta (das abstrakte 
 Bewußtseyn)13, el fijar en conceptos de la razón lo que se ha conocido en gene-
ral de otro modo” (p. 137).

Sin embargo, el sujeto del conocer no se satisface con determinar o con-
ceptualizar las representaciones: hay algo que lo impulsa más allá. El sujeto 
cognoscente trasciende la definición y se pregunta por aquello que lo consti-
tuye en su esencia. En este sentido, Schopenhauer (1818/2016) afirma que “pre-
tendemos conocer también su contenido, sus determinaciones más concretas 
y las formas que nos presenta” (p. 183). Conocer las razones primeras de los 
fenómenos equivale, entonces, a preguntarse por sus causas:

El ascenso de la savia en las plantas obedece a un estímulo y no puede explicarse con-
forme a las leyes de la hidráulica … la contracción de las pupilas al aumentar la luz 
obedece a un estímulo, pero se encamina hacia un movimiento motivado; … Lo que da 
lugar a la erección es un motivo, al tratarse de una representación, pero actúa con la 
necesidad de un estímulo, esto es, no se le puede oponer resistencia. (Schopenhauer, 
1818/2016, p. 204)

12  En su estilo escritural, Schopenhauer utiliza distintos vocablos para diferenciar las facultades de conocer del ser 
humano y de los animales. Verstand se traduce como “entendimiento” y designa una facultad común a ambos, 
mientras que Intellekt, traducido como “intelecto”, alude exclusivamente a la facultad de conocer del ser humano, 
entendida como acción intelectual que abarca tanto el entendimiento como la razón (Schopenhauer, 1998, p. 18).

13  Sobre la ortografía alemana arcaica empleada en algunos términos, véase la nota al pie número 5. 

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


581Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

De esta manera, Schopenhauer busca demostrar que el conocimiento, así 
como la distinción entre lo biológico y lo volente, se hace presente en la existen-
cia del sujeto. Por ejemplo, la conciencia de los latidos del corazón —incons-
cientes e involuntarios, pero innegables— contrasta con la acción voluntaria de 
extender un brazo o ponerse a caminar según la propia voluntad. Así, algunas 
funciones orgánicas más inmediatas y comunes están en el intelecto del sujeto, 
cuya operatividad se activa por motivo o por estímulo. Este aspecto no es menor, 
pues es el punto de partida para comprender cómo y por qué se hace presente 
el deseo en el actuar del individuo, y para establecer si el deseo del sujeto se 
estimula o se motiva.

En este sentido, al aproximarse a la reflexión sobre el origen primario del 
deseo, la pregunta por el instinto o deseo sexual en el sujeto se convierte en un 
problema central para Schopenhauer, al situarse en la frontera entre lo bioló-
gico y lo volitivo. Al respecto, Mann (1986) afirma que el sexo es, para Schopen-
hauer, “el ‘foco de la voluntad’. En la objetivación corporal de esta, el sexo es el 
polo opuesto del cerebro, representante del conocimiento” (p. 91). En la misma 
línea, Young y Brook (1994) afirman que

cuando la voluntad se manifiesta por sí misma en la forma de una criatura viva, tiende 
a perpetuarse a sí misma de acuerdo al método de reproducción de la criatura. Así, 
la sexualidad es fundamental para la voluntad de perpetuarse a sí mismo. Es “la más 
completa manifestación de la voluntad de vivir, su carácter más claramente expresa-
do”. (p. 104)

El mismo instinto y la violencia inherentes a la biología del sujeto son com-
partidas por todos los seres sintientes, y se traducen en sufrimiento14. Además, 
la carencia impulsa al sujeto a buscar cosas sin una razón aparente. Al gene-
rar violencia sobre la voluntad, se revela una conciencia de incompletitud y la 
imposibilidad de conocer la etiología de esta angustia, lo que se expresa como 
infelicidad. En palabras de Schopenhauer (1818/2016), “la tendencia de la mate-
ria solo puede verse continuamente refrenada, nunca colmada, satisfecha” (p. 
255); por tanto, no puede ser conocida a través del principio de razón del cono-
cer.
14  Por ejemplo, la congoja que se siente no tener alimento genera agonía, pero, una vez conseguido el alimento, se 

contempla cómo la biología se muestra violenta en el organismo, “de ahí que también la digestión deprima todas 
las funciones animales, ya que absorbe la fuerza vital por entero para sojuzgar mediante asimilación a las fuerzas 
químicas de la naturaleza” (Schopenhauer, 1818/2016, p. 236).

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


582Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

¿Es la etiología del deseo el fundamento de 
la ontología de Schopenhauer?

En el ámbito filosófico, el término etiología alude al estudio de las causas de 
las cosas, así como al conocimiento de los principios fundantes de estas, de 
los eventos y de los acontecimientos. Según la definición de Runes (1960), se 
trata de la “ciencia o disciplina filosófica que estudia la causalidad; ciencia de las 
causas de un fenómeno en particular. En medicina es la ciencia de las causas de 
las enfermedades” (p. 133).

Como sujetos del conocer, no solo buscamos explicar el fenómeno o la 
representación de las cosas, sino que también nos cuestionamos por aquello 
que se encuentra detrás de ellas. Aun cuando sabemos que lo que conocemos y 
enunciamos proviene de los sentidos —es decir, de un conocimiento sensorial 
que culmina en una nominación o verbalización conceptual—, que se ha hecho 
una imagen en la mente del sujeto cognoscente, ello no implica certeza alguna 
de haber encontrado la x de la ecuación, el primer principio o la causa primera.

Schopenhauer (1818/2016), siguiendo a Platón, sostiene que “las cosas de 
este mundo que perciben nuestros sentidos no tienen un verdadero ser: están 
en constante devenir, pero nunca son; solo tienen un ser relativo, pues en suma 
solo son en y por su relación recíproca” (p. 261).

Cabe entonces la pregunta: ¿qué es aquello que está detrás de todo lo que 
somos capaces de conocer o nombrar? Este es, sin duda, el presupuesto que 
pone de manifiesto la empresa filosófica de Schopenhauer, quien recurre a 
varios presupuestos filosóficos precedentes:

Heráclito lamentó desde tal perspectiva el eterno flujo de las cosas; Platón denigró 
su objeto como lo que deviene por siempre, pero nunca es; Spinoza lo llamó simples 
accidentes de la única sustancia que era y permanecía; Kant contrapuso lo conocido 
como mero fenómeno a la cosa en sí; finalmente la antiquísima sabiduría de los indios 
dice: “Maya15,  el velo de la ilusión”. (Schopenhauer, 1818/2016, p. 89)

15 Téngase en cuenta que, en Schopenhauer, el velo de Maya indica el mundo fenoménico en su mutabilidad, que se 
presenta como ilusión y engaño que se confunde con la realidad (Schopenhauer, 2016, p. 90). 

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


583Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Resulta evidente que, para Schopenhauer, la razón primera siempre será 
la voluntad: ese deseo pulsional, esa fuerza de ser que intenta definir, pero que 
solo puede nombrar a través de sus aparentes atributos, alineando su filosofía 
con los cuatro principios ontológicos —de contradicción, de identidad, de ter-
cero excluido y de razón suficiente—, siendo el último el núcleo filosófico de su 
ontología.

Respecto al principio de razón suficiente, puede afirmarse que este expone 
que todo lo que ocurre sucede por una causa. Esto no es exclusivo del pensa-
miento de Schopenhauer, pues ya desde Tomás de Aquino se acentúa esta dia-
léctica de la causalidad: “dos realidades se relacionan entre sí, siendo una causa 
del ser de la otra, aquella que es la razón de causa puede tener existencia sin la 
otra, pero no al contrario” (Aquino, 1256/1982, p. 53).

De igual modo, Leibniz (1720/1981) formula este principio cuando establece 
que

no puede hallarse ningún hecho verdadero o existente ni ninguna enunciación ver-
dadera sin que asista una razón suficiente para que sea así y no de otro modo, aun 
cuando esas razones nos puedan resultar, en la mayoría de los casos, desconocidas. 
(1720/1981, §32, pp. 102-103; véase también Leibniz, 1710/2013, p. 40)

En Schopenhauer (1818/2016, p. 97), la incesante búsqueda de conocer 
esas causas primeras conduce al sujeto a reconocer que esas fuerzas que lo 
hacen actuar de manera pulsional solo le permiten nombrar las representacio-
nes de las representaciones. En consecuencia, el sujeto no obtiene la verdad 
de la cosa en sí, sino únicamente la interpretación del devenir de la cosa. Por 
esta razón, Schopenhauer (1818/2016) afirma que “la única función del entendi-
miento es conocer la causalidad, pero esa única capacidad es enorme y abarca 
un amplio ámbito de muy diversa aplicación, pese a la inequívoca identidad en 
todas sus manifestaciones” (p. 94).

Conocer es, entonces, un proceso de percepción y nominación que no 
garantiza la verdad. Ante esta imposibilidad de reconocer la verdad de las cosas, 
Schopenhauer (1818/2016) compara el conocimiento consciente con el sueño: 
imaginar escenarios que generan emociones y producen efectos reales en el 

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


584Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

cuerpo. “¿Hay un criterio fiable para diferenciar entre sueño y realidad, entre 
fantasmas y objetos reales? Pretender que la intuición soñada tiene menor 
vivacidad y claridad que la intuición real no merece atención alguna” (p. 98).

El interés por establecer el deseo como la etiología en la filosofía de Scho-
penhauer (1818/2016, p. 124) lleva también a reconocer el valor ontológico que 
el filósofo otorga al tiempo y al espacio como conditio sine qua non para que la 
realidad exista y el sujeto pueda asimilar los fenómenos como manifestaciones 
reales. En otras palabras, se consolida la ecuación tiempo + espacio + causali-
dad = realidad. Así, “la etiología nos enseña que, según la ley de causa y efecto, 
este determinado estado de la materia produce otro, explicándolo y haciéndolo 
suyo con ello” (p. 185).

Límites del deseo como concepción 
ontológica

El deseo, en el sujeto, se presenta como fenómeno: se manifiesta como 
influencia y como fuerza. Cuando el sujeto lo objetiva, tiende a asignarle una 
interpretación. Así, según la formulación de Schopenhauer (1818/2016), 
“ningún deseo alcanzado puede satisfacernos duraderamente y asimismo 
cualquier posesión y toda dicha solo son prestadas por el azar por un tiempo 
indeterminado” (p. 177). Este vacío de lógica entre el deseo, su objetivación y 
la verdadera razón del deseo encuentra su explicación por fuera del sujeto, 
en la voluntad, la cual está estrechamente relacionada con la angustia y el 
sufrimiento (p. 245). Sin embargo, Schopenhauer no concibe la voluntad como 
algo exclusivamente externo, sino que también le atribuye al sujeto una voluntad 
y una conciencia propias, participativas de esa gran voluntad ordenadora, 
pero dotadas de agencia individual. Es decir, entre la teoría de la voluntad y la 
voluntad individual subsiste una brecha de verdad en la interpretación de lo real 
por parte del sujeto cognoscente (p. 185).

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


585Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Schopenhauer (1818/2016) va más allá al afirmar que el deseo es un anhelo 
infinito. Los deseos humanos, dice, “nos engañan al presentar su consumación 
como la última meta del querer; más tan pronto como son alcanzados, dejan de 
verse así y pronto se olvidan como algo anticuado, dejándolos a un lado como 
engaños que se han disipado” (p. 255). Sin embargo, estos regresan ocasional-
mente o mutan en nuevas metas, en objetivos de mayor satisfacción o placer16. 
Piénsese en el caso de alguien que quiere un alimento específico porque le pro-
mete placer; el sujeto termina diciendo: “deseo este alimento”, pero, en últimas, 
el deseo se objetiva en algo distinto a comer dicho alimento. En este sentido, y 
según Schopenhauer (1818/2016), “el estímulo entraña el medio que posibilita la 
transición entre el motivo, que es la causalidad tamizada por el entendimiento, y 
la causa en sentido estricto” (p. 204).

Para Schopenhauer, este mismo vacío de razón o de sinrazón constituye 
una simple manifestación de mi voluntad. Como él mismo lo afirma, si nos pre-
guntáramos “por qué quiero yo en general esto y no aquello, entonces no cabe 
ninguna respuesta posible al respecto, ya que justamente solo la manifestación 
de mi voluntad se halla sometida al principio de razón, más no la voluntad misma” 
(Schopenhauer, 1818/2016, p. 195). Así, el vacío, la fuerza ciega y el impulso se 
configuran como nuevas características del deseo: algo que me impulsa, que 
me lanza hacia algo. Schopenhauer precisa que la voluntad es “un ciego afán, 
un sordo y oscuro impulso, que dista mucho de poder ser reconocido inmedia-
tamente. … Como tal ciego afán e inconsciente tendencia aparece en toda la 
naturaleza inorgánica” (p. 240).

Por esta razón, el cuerpo, la voluntad, la conciencia del sujeto y las reac-
ciones bioquímicas se articulan en el deseo17. En las palabras de Schopenhauer 
(1818/2016): “los dientes, la garganta y las tripas son el hambre objetivada; los 
16  Por lo tanto, habría que decir que, cuando alguien afirma que desea esto o lo otro, incluso cuando el deseo parece 

dirigirse a algo específico, con frecuencia no remite verdaderamente a lo objetivado, sino que la fuerza del deseo 
es quizá más profunda que su interpretación o verbalización, pues “nunca se llegará a la esencia de las cosas desde 
afuera; como quiera que se haga jamás se obtendrán sino imágenes y nombres” (Schopenhauer, 1818/2016, p. 
187). Sobre esta concepción de la fuerza, véase también Spierling (1994/2010, p. 25).

17  En esta relación de la unicidad de la estructura del sujeto, se puede hacer la analogía con el mito dionisiaco: 
“Dioniso, dios patrón de tales travesías —protege a los vivientes frente al yo—, fue despedazado en vida y 
reducido a papilla. Por eso viven los líquidos que circulan y fluyen de los cuerpos vivos: en el esperma, en el 
jugo de las frutas, en el sudor, y en la sangre. Finalmente, se solidificó y adquirió de nuevo figura plástica, pero 
ahora, maltrecho de locura, va tambaleándose de un sitio para otro, aporta fecundidad en todas partes y es amado 
por ello … Es siempre el dios que llega sin descender del cielo: surge de la tierra, sucio, resplandeciente de grasa, 
libidinoso; gira alocadamente la rueda del nacimiento y de la muerte; quien se topa con él explota de felicidad y 
encuentra la perdición de ese modo. Dioniso es el ‘dios vacilante’ de una metafísica del cuerpo” (Safranski, 2001, 
p. 191).

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


586Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

genitales el instinto sexual objetivado; las manos prensiles, los pies ligeros se 
corresponden con el afán ya más mediato de la voluntad que presentan” (p. 
195). Sobre esta estructura de cuerpo, conciencia y volición insistirá nueva-
mente el autor (p. 195).

De este modo, todo sujeto es un ser deseante, alguien que busca algo y que 
se ve arrojado a responder a una demanda que no comprende de dónde surge, 
pero que lo domina hasta llevarlo a objetivar el mundo, cada fenómeno e incluso 
a sí mismo como fenómeno. El deseo es, por tanto, causa de la causa, inexorable, 
inexplicable e incomprensible. Todo deseo se manifiesta como necesidad, irre-
nunciable en su raíz pulsional y seductora de la razón. En consecuencia, toda 
necesidad, todo deseo, no es sino una relación de causa y efecto: sin sentido 
último, pero irrenunciable.

Conclusiones

Como resultado del análisis anterior, es posible afirmar que, para Schopenhauer, 
la cosa en sí (Ding an sich) kantiana —el noúmeno— se define como lo real en 
orden metafísico, aquello que se encuentra fuera de la comprensión causal y, 
por tanto, más allá de la capacidad cognitiva de cualquier individuo. El idealismo 
absoluto, por el contrario, no admite algo por fuera del sujeto: en él comienza 
y se agota la realidad. Desde esta perspectiva, no puede siquiera presumirse 
la causa de las causas. De ahí que la apuesta schopenhaueriana se distinga 
radicalmente de la hegeliana: mientras el idealismo absoluto sostiene la 
autosuficiencia del sujeto como fundamento de lo real, Schopenhauer reconoce 
en la cosa en sí una dimensión irreductible al pensamiento y al lenguaje, un 
fondo metafísico que escapa a la causalidad y que, sin embargo, se manifiesta 
en la vida, en el deseo y en la experiencia concreta del sujeto.

En este sentido, Schopenhauer invita a pensar un sujeto comprendido 
como manifestación fenoménica en la que se expresa la cosa en sí. Aunque 
sometido a la voluntad, el sujeto se experimenta a sí mismo como voluntad 
particular: fuerza vital que lo lanza a ser y a manifestarse, de modo, en gran 

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


587Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

medida, inconsciente. Así, la analítica schopenhaueriana del querer —como 
deseo profundo del ser—debe ser ubicada en el terreno de la ontología, en tanto 
interroga la fuerza del deseo como expresión de la voluntad que se subjetiva 
para dar sentido.

En cuanto al concepto de deseo, Schopenhauer descubre al sujeto como 
un ser primariamente volente y cognoscente; es decir, un ser consciente de los 
límites de su saber, sometido a la corporalidad, que actúa bajo el principio de 
estímulo-respuesta y que, al mismo tiempo, se reconoce como carente y nece-
sitado de satisfacción, tanto biológica como gnoseológica. No obstante, desde 
su experiencia del mundo, este sujeto habita una realidad aparente que lo 
motiva a desear. Comprende que quiere —que desea— algo, pero advierte que 
la aprehensión de lo obtenido y la sensación de dominar lo deseado se renuevan 
constantemente, profundizando su condición de menesterosidad existencial, al 
punto de que “si se le preguntase por qué quiere en general o por qué quiere 
existir, no tendría ninguna respuesta” (Schopenhauer, 1818/2016, p. 255).

En consecuencia, los deseos pueden comprenderse de dos maneras. 
Por un lado, como manifestación de un malestar existencial inconsciente que 
impulsa al individuo a buscar una sensación de bienestar y placidez. En este 
sentido, cobra valor lo planteado por Schopenhauer al afirmar que los deseos 
que ponen al sujeto en movimiento responden a la tendencia de liberarse de la 
existencia para hacerla imperceptible: “matar el tiempo”, escapar del aburri-
miento18. Por otro lado, el deseo puede asumirse como agente resignificador, 
pues solo cuando el sujeto se enfrenta a la realidad del sinsentido de la exis-
tencia encuentra en él la única posibilidad de consuelo frente al vacío de “una 
continua lucha por la propia existencia, con la certeza de que es una lucha que 
acabará por perderse” (Schopenhauer, 1818/2016, p. 408). De este modo, el 
deseo es una fuerza ambivalente: fuente de engaño y, al mismo tiempo, único 
recurso para enfrentar la radical falta de fundamento de la vida.

No obstante, uno de los resultados centrales de este trabajo es la interpre-
tación del análisis ontológico de Schopenhauer como un análisis de carácter 
ontofenomenológico, en tanto consecuencia de su intento por individualizar 
18  El aburrimiento es, según Schopenhauer, una de las consecuencias de la incapacidad de alcanzar la realización o 

satisfacción plena del deseo. Para un análisis más detallado de este aspecto, véase Constâncio (2024, pp. 95-109).

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


588Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

y caracterizar los fenómenos del sujeto entre el yo como conciencia (leído en 
clave psicoanalítica) y la realidad como egofanía, es decir, la conciencia de la 
automanifestación en la existencia. En esta línea, el deseo aparece no solo como 
impulso vital enraizado en la voluntad universal, sino también como forma con-
creta mediante la cual el sujeto experimenta su condición de existir.

En esta misma línea, se ha puesto de relieve que ciertas categorías emplea-
das por Schopenhauer —fantasma, sueño, ilusión, engaño, deseo, sexualidad, 
apetencia, ansia, manifestación del ser, entre otras— encuentran resonancia 
en el psicoanálisis lacaniano. Más que simples coincidencias terminológicas, 
estos términos operan como puntos de correspondencia conceptual que permi-
ten establecer un terreno de diálogo fecundo entre la metafísica de la voluntad y 
la teoría del deseo. Con ello, se abre la posibilidad de repensar la relación entre 
filosofía y psicoanálisis, en la medida en que el deseo puede comprenderse no 
solo como fenómeno psicológico, sino también como dimensión ontológica que 
configura al sujeto. Conviene subrayar, sin embargo, que mientras en Schopen-
hauer estas categorías se inscriben en una metafísica de la voluntad, en Lacan 
se articulan en el marco del psicoanálisis y del lenguaje. Por ello, las correspon-
dencias aquí señaladas deben entenderse como afinidades conceptuales más 
que como equivalencias teóricas.

Finalmente, como resultado emergente de la exploración del deseo en el 
contexto del idealismo alemán, se evidencia la cercanía conceptual que Scho-
penhauer desarrolla frente a las tesis hegelianas sobre la conciencia, la auto-
consciencia y la cosa en sí, que se manifiesta como apetencia. Resulta signifi-
cativa la elección léxica de Hegel al usar el término alemán Begierde (deseo) 
y no Wille (voluntad) o Trieb (impulso), empleados por Kant, Schopenhauer y 
Nietzsche. Estas relaciones conceptuales serán objeto de futuras investigacio-
nes, con el fin de precisar los puntos de convergencia y divergencia entre Hegel 
y Schopenhauer, por un lado, y Nietzsche y Schopenhauer, por el otro. De igual 
manera, se proyecta indagar la recepción de la ontología del deseo schopen-
haueriana en el psicoanálisis de Lacan, particularmente en torno a la noción del 
objet petit a.

https://doi.org/10.21501/23461780.5150


589Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Conflicto de interés

El autor declara la inexistencia de conflicto de interés con institución o con 
asociación de cualquier índole. Asimismo, la Universidad Católica Luis Amigo no 
se hace responsable por el manejo de los derechos de autor que los autores 
hagan en sus artículos; por lo tanto, la veracidad y completitud de las citas y 
referencias son responsabilidad de los autores.

Referencias

Aquino, T. (1982). L’être et l’essence (De ente et essentia) (C. Capelle, Ed.) J. 
Vrin. (Obra original publicada en 1256).

Aristóteles. (1831). Aristotelis Opera (Vol. 3, Aristoteles latine interpretibus va-
riis; Academia Regia Borussica, Ed.). G. Reimer.

Aristóteles. (1988). Política (M. García Valdés, Trad.) Gredos. (Obra original pu-
blicada en 330).

Barreto Acevedo, L. A. (2005). Arthur Schopenhauer: voluntad, inconsciente, 
estética y literatura en la cultura occidental del siglo XX. Revista de 
Artes y Humanidades UNICA, 6(12), 141-152. https://revistas.unicaedu.
com/index.php/ahu/issue/view/24

 Choque-Aliaga, O. (2024). Birnbacher, D., & Koßler, M. (2022). Das Hauptwerk. 
200 Jahre Arthur Schopenhauers Die Welt als Wille und Vorstellung. 
Königshausen & Neumann. 476 pp. [La obra principal. 200 años de El 
mundo como voluntad y representación de Arthur Schopenhauer]. Tó-
picos, Revista De Filosofía, 69, 497-506. https://doi.org/10.21555/top.
v690.2959

https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://revistas.unicaedu.com/index.php/ahu/issue/view/24
https://revistas.unicaedu.com/index.php/ahu/issue/view/24
https://doi.org/10.21555/top.v690.2959
https://doi.org/10.21555/top.v690.2959


590Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Constâncio, J. (2024). Time, Death and Boredom in Schopenhauer: Existential 
Themes in His Theory of (Self-)Consciousness [Tiempo, muerte y abu-
rrimiento en Schopenhauer: Temas en su teoría de la (auto)concien-
cia]. En D. B. Woods & T. Stoll (Eds.), The Schopenhauerian Mind (pp. 
95-109). Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003048992

Ferrater Mora, J. (1965). Diccionario de Filosofía. Sudamericana.

Hegel, G. W. F. (1966). Fenomenología del espíritu (W. Roces, Trad.). Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada en 1807).

Hegel, G. W. F. (1980). Gesammelte Werke. Phänomenologie des Geistes (Vol. 
9; W. Bonsiepen & R. Heede, Eds.). Felix Meiner Verlag. (Obra original 
publicada en 1807).

Hegel, G. W. F. (2010). Fenomenología del espíritu. Edición bilingüe (A. Gómez 
Ramos, Trad.). Abada. (Obra original publicada en 1807).

Inwood, M. (2017). A Hegel Dictionary [Diccionario de Hegel]. Wiley-Blackwell.

Janaway, C. (Ed.). (1999). The Cambridge Companion to Schopenhauer [El 
complemento a Schopenhauer de Cambrige]. Cambridge University 
Press.

Jonkers. P. (2006). Begierde [Deseo]. En P. Cobben (Ed.), Hegel-Lexikon 
(pp. 116-118). Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, I. (2005). Crítica de la razón pura. (P. Ribas, Trad.). Taurus. (Obra original 
publicada en 1787).

Leibniz, G. W. (1981). Monadología. Edición trilingüe (J. Velarde, Trad.). Pental-
fa. (Obra original publicada en 1720).

Leibniz, G. W. (2013). Ensayos de teodicea (M. García-Baró & M. Huarte, Trads.). 
Salamanca. (Obra original publicada en 1710).

Magee, G. A. (2010). The Hegel Dictionary [El Diccionario Hegel]. Continuum.

Mann, T. (1986). Schopenhauer, Nietzsche, Freud. Bruguera.

https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://doi.org/10.4324/9781003048992


591Perseitas | Vol. 13 | 2025

El deseo en Schopenhauer: una cuestión ontológica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Runes, D. (1960). Diccionario de Filosofía. Editorial Sudamericana.

Safranski, R. (2001). Schopenhauer y los años salvajes de la filosofía (J. Planells 
Puchades, Trad.). Alianza. (Obra original publicada en 1991).

Santamaría-Velasco, F., & Calderón González, J. (2023). La razón, el deseo y el 
aburrimiento: Schopenhauer y el problema estético en El mundo como 
voluntad y representación. Revista de filosofía, 40(105), 36-52. https://
produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/39996

Schopenhauer, A. (1998). De la cuádruple raíz del principio de razón suficiente 
﻿(L-E. Palacios, Trad.). Gredos. (Obra original publicada en 1813).

Schopenhauer, A. (1999). Escritos inéditos de juventud. Sentencias y aforismos 
II (R. Aramayo, Ed.). Pre-Textos.

Schopenhauer, A. (2009). Parerga y Paralipómena (P. López de Santa María, 
Trad.). Trotta. (Obra original publicada en 1851).

Schopenhauer, A. (2016). El mundo como voluntad y representación (1.ª ed., 
Vol. 1; R. Aramayo, Ed). Fondo de Cultura Económica. (Obra original pu-
blicada en 1818).

Simmel, G. (2005). Schopenhauer y Nietzsche (F. Ayala, Trad.). Prometeo. 
(Obra original publicada en 1906)

Solomon, R. C. (1985). In the Spirit of Hegel [En el espíritu de Hegel]. Oxford Uni-
versity Press.

Spierling, V. (1989). El pesimismo de Schopenhauer sobre la diferencia entre 
voluntad y cosa en sí (A. I. Rábade Obradó, Trad.). Revista de Filosofía, 
(2), 53-63. https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/RES-
F8989110053A

Spierling, V. (2010). Arthur Schopenhauer (J.A. Molina Gómez, Trad.). Herder. 
(Obra original publicada en 1994).

Suances Marcos, M. A. (1989). Arthur Schopenhauer. Religión y metafísica de 
la voluntad. Herder.

https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/39996
https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/39996
https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/RESF8989110053A
https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/RESF8989110053A


592Perseitas | Vol. 13 | 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Tonn, C. (2004). Eigentum und Selbstbewußtsein [Unicidad y autoconciencia] 
[Disertación Doctoral inédita]. Universidad de Bonn.

Wicks, R. (Ed.). (2020). The Oxford Handbook of Schopenhauer [Manual de 
Oxford sobre Schopenhauer]. Oxford University Press.

Woods, D. B., & Stoll, T. (Eds.). (2024). The Schopenhauerian Mind [La mente scho-
penhaueriana]. Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003048992

Young, C., & Brook, A. (1994). Schopenhauer and Freud [Schopenhauer y Freud]. 
International Journal of Psychoanalysis, 75, 101-108.

https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://doi.org/10.4324/9781003048992

	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_Hlk179471089
	_Hlk142301385
	_Hlk142301416
	_Hlk142301449
	_Hlk142301485
	_Hlk146260378
	_heading=h.3znysh7
	_Hlk163148729
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_Hlk151560367
	_Hlk184974747
	_Hlk185398859
	_Hlk140518392
	aquí
	_Hlk179186862
	_Hlk179186893
	_Hlk179186934
	_Hlk179186956
	_Hlk179186982
	_Hlk179186735
	_Hlk178864627
	_Hlk184115415
	_Hlk178272986
	_Hlk87826129
	_Hlk180745324
	_Hlk181178191
	_Hlk181180979
	_Hlk181177670
	_Hlk181144247
	_Hlk189560861
	_Hlk183504364
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.3znysh7
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.3dy6vkm
	_heading=h.1t3h5sf
	_Hlk161236211
	_Hlk158222161
	_Hlk160805379
	_Hlk160192802
	_Hlk165661140
	_Hlk165661122
	_Hlk165661235
	_Hlk165661256
	_Hlk165661318
	_Hlk165661335
	_Hlk165661374
	_Hlk168583276
	_Hlk160640055
	_Hlk160639922
	_Hlk161771003
	_Hlk161771024
	_Hlk162030294
	_Hlk161771039
	_Hlk162031034
	_Hlk162031047
	_Hlk162031067
	_Hlk162031115
	_Hlk182409628
	_Hlk162001369
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.vnnx1d195v6m
	_heading=h.lvi0f37lzqfy
	_heading=h.102gqpe64ka2
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.2et92p0
	_Hlk198021314
	_Hlk164414584
	_Hlk184462501
	_Hlk198026634
	_Hlk184718948
	_Hlk164438502
	_Hlk184721324
	_Hlk164438823
	_Hlk164782956
	_Hlk164439216
	_Hlk164439618
	_Hlk190333808
	_Hlk150722603
	_Hlk198040456
	_Hlk198039912
	_Hlk150722911
	_Hlk150723232
	_Hlk156550880
	_Hlk203656550
	_Hlk203721181
	_Hlk204161896
	_Hlk204086875
	_Hlk99645491
	_Hlk98865416
	_Hlk98888585
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk107615008
	_Hlk99750517
	_heading=h.30j0zll
	_Hlk204161579
	_Hlk198561228
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.dfx9pjs5eubb
	_Hlk198561228
	_Hlk205388360
	_Hlk205364479
	_Hlk198561228
	_Hlk198561228
	_Hlk150416099
	_Hlk207286162
	_Hlk207374667
	_Hlk207284546
	_Hlk207374474
	_Hlk207287883
	_Hlk207695174
	_Hlk207619002
	_Hlk207781618
	_Hlk207696317
	_Hlk180479180
	_Hlk213190146
	_Hlk184148676
	_Hlk212448229
	_Hlk198561228
	_Hlk198561228
	_Hlk212741478
	_Hlk197772566
	_Hlk197787647
	_Hlk197787668
	_Hlk212448229
	_Hlk212449356
	_Hlk197793705
	_Hlk197794080

	Botón 12: 
	Página 1: 

	Botón 13: 
	Página 1: 

	Botón 2: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 

	Botón 3: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 

	Botón 4: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 

	Botón 5: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 



