W) Check for updates

Forma de citar este articulo en APA:
Iapata Tamayo, D. 0. (2025). El deseo de Schopenhauer: una cuestion ontolégica. Perseitas, 13, 566-592.
DOI https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Articulo de reflexion derivado de investigacion

DOI: https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Recibido: marzo 13 de 2025. Aceptado: julio 28 de 2025. Publicado: diciembre 12 de 2025

David Oswaldo Zapata Tamayo”

El texto busca establecer las caracteristicas ontolégicas definidas por
Schopenhauer frente al deseo subjetivado. La categoria principal de la
investigacion es el deseo y la problematizacion en torno a su causa, cuyas
caracteristicas son la angustia existencial y la volicion como busqueda. Se
emplea el método critico-hermenéutico para identificar y comentar los pasajes
relevantes en el anlisis de los aportes metafisicos en las obras de Schopenhauer,
especialmente La cuadruple raiz del principio de razén suficiente y El mundo
como voluntad y representacion, asi como algunos fragmentos inéditos. Como
resultado, se establecen las caracteristicas propias del pensamiento del fildsofo
frente al deseo entendido como una realidad ontoldgica que se manifiesta
como causa-efecto y como fuerza somatizada de la accion del sujeto. Con ello,
se abre también la posibilidad de estudiar los antecedentes conceptuales
del psicoandlisis lacaniano al establecer el objeto-causa del deseo como una
apetencia comprendida por la autoconsciencia.

* Articulo de reflexion derivado de investigacion, realizado en el marco de la tesis doctoral “Dioniso como deseo y
voluntad: correlacion entre las ontologias de Schopenhauer y Nigtzsche desde la analitica lacaniana”. Universidad
Pontificia Bolivariana, grupo de investigacion Epimeleia, linea Etica y Antropologia Filosofica.

* Candidato a Doctor en Filosofia y Magister en Educacion. Docente de Filosofia, Teologia y del Departamento de
Identidad Amigoniana en la Universidéld Catolica Luis Amig6, Medellin, Colombia. Investigador y miembro del
ﬁrupo de investigacion Filosofia y Teologia Critica, linea de investigacion en métodos y conocimiento teologico.

“orreo electronico: dzapata647@gmail.edu.co. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0240-5530

Perseitas | Vol. 13 | pp. 566-592 | 2025 | ISSN (En linea): 2346-1780 | Medellin-Colombia



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es
https://www.openaccess.nl/
https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://doi.org/10.21501/23461780.5150
mailto:dzapata647@gmail.edu.co
https://orcid.org/0000-0003-0240-5530
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21501/23461780.5150

El deseo en Schopenhauer: una cuestion ontolégica
Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Palabras clave

Cuadruple raiz; Deseo; Etiologia; Objeto-causa; Ontologia; Schopenhauer;
Voluntad.

Abstract

The text aims to establish the ontological characteristics of the subjectivized
desire defined by Schopenhauer. The research’s main category is the desire, and
the problematization of its cause, characterized by the quest of the existential
anguish and volition. The critical-hermeneutic method is used to find and
comment on relevant passages in the analysis of the metaphysical contributions
in Schopenhauer’'s works, especially: On the Fourfold Root of the Principle
of Sufficient Reason and The World as Will and Representation, and in some
unpublished fragments. As a result, the text establishes the characteristics of the
philosopher’s thought regarding the desire understood as an ontological reality
manifested as the cause-effect and the somatized force of the subject’s action.
This text also opens the possibility of studying the conceptual antecedents of
lacanian psychoanalysis attempting to establish the object-cause of the desire as
an apetite understood through self-consciousness.

keywords
Aetiology; Desire; Fourfold Root; Object-Cause; Ontology; Schopenhauer; Will.

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

Introduccion

Schopenhauer reconfigura el panorama metafisico de su época al desplazar
el foco de la ontologia tradicional y proponer la reflexion sobre el sentido de la
existencia, el conocimiento certero de las cosas y sus causas, asi como sobre la
autonomiadel sujeto. Esta perspectivaentrelazael serysusaberenlaexistencia
del sujetoy en su realidad bioldgica, y contribuye, ademas, a establecer algunos
raciocinios cercanos a los postulados base del psicoanalisis.

Como fundamento epistemolégico de su pensamiento, Schopenhauer se
apoya en las perspectivas filosoficas platonica y kantiana, lo que le permite
ampliar el abanico problematico del conocimiento, la sensorialidad, la verdad,
los juicios, la realidad y el innatismo.! En consecuencia, la bisqueda de Scho-
penhauer se concreta en comprender las causas y las formas cognoscentes y
objetivadas del sujeto. Para los fines del presente trabajo, se adopta el concepto
de deseo como aquel que mejor define y nombra el impulso ciego dominante
que fluctda entre lo volente y la voluntad.?

En el pensamiento de Schopenhauer, el deseo se presenta como un con-
cepto metafisico. Este planteamiento aparece en el desarrollo de su tesis sobre
la voluntad y la cosa en si, como lo sostiene Mann (1986) al afirmar que, para
Schopenhauer, la voluntad se define como “algo fundamentalmente desdi-
chado; es inquietud, es apetencia de algo, es ansia, es nostalgia, es avidez, es
anhelo, es padecimiento. La voluntad que se objetiva en todos los entes expia
en lo fisico su placer metafisico” (p. 44). Ciertamente, la voluntad en Schopen-
hauer se presenta como un tipo de causa del ser, 0 ser-causa, lo que hace que el
sujeto se comprenda condicionado por dentro, condenado esencialmente a ser
un animal de deseo.

! Por innatismo, siguiendo a Runes (1960, 192), entendemos a la doctrina filoséfica que considera que las ideas o
principios estan presentes en el espiritu desde el momento del nacimiento. Pueden estar plenamente constituidos o
necesitar alguna experiencia adicional para su formulacion completa.

% De acuerdo con Ferrater Mora (1965), el concepto de voluntad en Schopenhauer “es el fondo tltimo de lo real. La
Voluntad no se halla limitada por las categorias del espacio, del tiempo y de la causalidad, las cuales se aplican
al mundo de los fenomenos. La Voluntad no es un objeto del entendimiento. Aunque esta Voluntad es accesible,
o representable, mediante la_experiencia qluc tiene el hombre de su propia actividad volitiva, no es la mera
transposicion, o proyeccion, de ésta a aquélla” (p. 921). En consecuencia, y a partir de esta misma definicion, se
puede interpretar que el volente es el sujeto que quiere, que desea, es decir, en quien se da la manifestacion de la
voluntad. Por ello, la objetivacion de la voluntad acontece en la realidad material.

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025 m


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Esta tesis constituye el marco que delimita la discusion posterior sobre
la bisqueda del sentido del mundo. La explicacion de esa tendencia impulsa
al sujeto a una busqueda cuya inspiracion es la satisfaccion, entendida como
placer y resultado de la posesion de lo Gnico que el sujeto puede comprender:
el fendmeno o la representacion, aunque su busqueda pretenda ir méas alla. El
mismo Schopenhauer (1851/2009) lo afirma: “algo que ante todo e inmediata-
mente no existe mas que para el sujeto cognoscente: sin embargo, ese fend-
meno apunta a alguna cosa en si misma, que lo funda y que, sin embargo, en
cuanto tal, es absolutamente incognoscible” (p. 87)%. Asimismo, indica que se
trata de una bisqueda de caracter metafisico que se establece en el mundo
(Schopenhauer, 1999, p. 64).

Los temas y preocupaciones ontoldgicas de Schopenhauer se manifiestan
con nitidez cuando se observa que el problema del devenir, junto con el ser de la
voluntad, no esta en el operari, sino en el esse, como observaba Mann (1986, p. 52).
Schopenhauer (1818/2016) seiala que entre el devenir y la esencia de la voluntad
existe una correspondencia ontoldgica (p. 255). Por consiguiente, la satisfaccion
del deseo es transitoria: el individuo necesita desear para otorgar sentido a su
existencia, hasta el punto de que “uno sera suficientemente afortunado si queda
todavia algo por desear y anhelar, para que se mantenga el juego del continuo
transito del deseo a la satisfaccion y de esta a un nuevo deseo” (p. 256).

Por otro lado, los conceptos felicidad y satisfaccion constituyen otro topico
de reflexion en Schopenhauer, aunque no se presentan necesariamente con
una connotacion positiva. Su sentido determinante reside mas bien en su for-
mulacion antitética y en la relacion dialéctica que se establece entre el querer
y necesidad (Schopenhauer, 1818/2016, p. 287). De manera que, como lo indica
Schopenhauer (1999) “cualquier acto volitivo individual supone un specimen
del querer donde se pone de manifiesto la volicion en su conjunto” (p. 66). Para
este filosofo, el sujeto se descubre poseido por una fuerza existencial imposi-
ble de conocer o interpretar en su causa, pues solo experimenta la fuerza del
deseo que, en Ultimas, es la voluntad. Esta se presenta al sujeto como inquietud,
angustia, bisqueda de sentido y apetencia de algo —esto se puede encontrar
de un modo semejante en Mann (1986, p. 42)—. La voluntad que se objetiva en

* Schopenhauer (1818/2016) insiste en esta idea en otros lugares (ver p. 85).

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

todos los sujetos se hace presente en la realidad, clamando por una plenitud
de lo real, una bisqueda ciega por un sentido de la existencia como causa del
ser —Contrastese con la exposicion presentada por Safranski (2001, p. 290)—.

En consecuencia, el presente articulo responde a la pregunta de si la etio-
logia del deseo constituye el fundamento de la ontologia schopenhaueriana.
Para ello, se abordaran los antecedentes conceptuales y las tensiones tedrico-
conceptuales entre Schopenhauer y el idealismo trascendental, asi como un
analisis-sintesis de los origenes epistemoldgicos de su pensamiento a partir de
la Cuadruple raiz del principio de razén suficiente y El mundo como voluntad y
representacion. Finalmente, se examinara la gnoseologia presente en el pensa-
miento de Schopenhauer.

Antecedentes conceptuales

Si bien la obra de Schopenhauer ha venido ganando estima filosofica en los
Gltimos tiempos, el acervo de académicos e investigadores del pensador aleman
se ha centrado sobre todo en los anélisis de la tesis de la voluntad; sin embargo,
son pocos los estudios que enmarcan su pensamiento desde el concepto de
deseo en clave ontoldgica. A continuacion, se exponen algunos alcances de
pensadores que pueden alinearse conceptualmente con esta intencion.

Barreto Acevedo (2005) presenta a un Schopenhauer que destaca por
formular una verdadera metafisica de lo inconsciente, pues esa fuerza irracio-
nal —a la que llama voluntad— condiciona subrepticiamente todas nuestras
acciones y pensamientos. Para Safranski (2001) esta misma voluntad puede
abordarse desde una hermenéutica de la existencia que muestra al deseo como
una fuerza insatisfecha, donde el dolor y el sufrimiento son condiciones de la
experiencia del sujeto cuando encarna la existencia. Janaway (1999) ofrece
una obra colaborativa en la que se recogen analisis sobre temas como la epis-
temologia, la metafisica, la estética y la ética, destacando reflexiones relaciona-
das con la filosofia de la mente y el psicoandlisis. Por otro lado, Spierling (1989)

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

explora en profundidad los conceptos de voluntad y cosa en si, estableciendo
unadiferencia entre ambos y reflejando en la filosofia de Schopenhauer un pro-
blema existencial de corte ontoldgico mas que académico.

Uno de los intelectuales mas cercanos al estudio de la vida de Schopen-
hauer y Nietzsche es, sin duda, Simmel (1906/2005), quien plantea perspecti-
vas sobre la metafisica de la voluntad en ambos autores mediante un ejercicio de
contraste con los aportes kantianos acerca de la posibilidad del conocimiento.
De esta manera, desarrolla la discusion sobre el sujeto cognoscente, el mundo,
el fendmeno y la cosa en si, elementos cuya conexion puede evidenciarse en los
dos pensadores mencionados. Simmel, ademas, examina como Schopenhauer
determina la voluntad de vivir como una fuerza fundamental que impulsa el
deseo. En contraste, Mann (1986) establece un paralelo entre los pensamien-
tos Schopenhauer, Nietzsche y Freud, quienes, entre otras cosas, comparten
las preguntas por la subjetivacion del individuo y la comprension del mundo a
partir del cuerpo, las pasiones, los deseos, el eros y las pulsiones.

Woods y Stoll (2024) recopilan las investigaciones mas recientes sobre
la filosofia tedrica de Schopenhauer, incluidas interpretaciones novedosas de
su metafisica de la voluntad y la representacion, asi como de sus teorias sobre
la racionalidad, la ciencia, la aclstica, la autoconciencia y la meta-filosofia. En
la misma linea de revision del estado del arte, Choque-Aliaga (2024) presenta
una resena de la compilacion elaborada por Birnbacher y Klofer, que retine
los trabajos presentados en el congreso organizado por la Sociedad Schopen-
haueriana (Schopenhauer-Gesellschaft) con motivo de la conmemoracion de la
publicacion de El mundo como voluntad y representacion (Die Welt als Wille und
Vorstellung), realizado en la Universidad de Frankfurt en octubre de 2019.* En
general, los trabajos presentados en dicho evento evidencian aproximaciones
tanto desde una hermenéutica de la interpretacion del significado del mundo
como desde otra orientada a la explicacion de los fendmenos del mundo. Por

* No fue posible acceder directamente a la obra de Birnbacher y Klof3er; sin embargo, se consulto la recension
elabora(lla por Osman Choque-Aliaga (2024), Das Hauptwerk. 200 Jahre Arthur Schopenhauers Die Welt Als
Wille Und Vorstellung. A partir de esta, es posible ofrecer una breve descripcion de su contenido. La compilacion
presenta diversos estudios del pensamiento de Schopenhauer, organizados conforme a la estructura de El mundo
como voluntad y representacion. La primera parte, dedicada a la teoria del conocimiento (Erkenntnistheorie),
incluye la contribucion de Jens Lemanski sobre la doctrina de la razon (Vernunftlehre), dividida en tres apartados:
lenguaje (Sprache), ciencia (Wissenschaft) y razon practica (praktische Vernunft), ]\9[110 corresponden a la seccion
epistemologica (Erkenntnislehre) de la primera parte de la obra. La seccion sobre Metafisica (Metaphysik) estuvo
a cargo de Birnbacher y KoBler.

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

otrolado, destacan las contribuciones del proyecto orientado por Wicks (2020),
quien recopila problemas propios de la filosofia de Schopenhauer relacionados
con el psicoanalisis y los fendmenos extrasensoriales.

Como analisis a resaltar, se encuentra el aporte de Santamaria-Velasco y
Calderdn Gonzalez (2023), quienes sostienen que la voluntad es la substancia
de nuestra vida subjetiva, en tanto el absoluto del ser es un impulso incesante,
un continuo ir mas alla de si mismo, que esta condenado por ser el fundamento
agotador de todas las cosas. Asimismo, los autores establecen una relacion con
el pensamiento de Hegel, al abordar el tema de la concienciay la autoconciencia
ensuvinculo con el deseo. Sobre la conciencia, Hegel (1807/1966) afirma que “el
mundo sensible es para ella una subsistencia ... que es solamente manifestacion
o diferencia, que no tiene en si ser alguno ... es decir, que ésta es, en general,
apetencia” (p. 108). La autoconciencia es, entonces, apetencia o deseo; nuestra
esencia es, pues, desear.?

De esta manera, los antecedentes revisados permiten resaltar la tesis de
Schopenhauer segtn la cual la voluntad se entiende como un principio metafi-
sico universal que se objetiva en los individuos y se manifiesta en el deseo como
expresion de la existencia. Al mismo tiempo, es posible sugerir que estos plan-
teamientos, en su dimension etioldgica, encuentran resonancias en la obra de
Lacan, lo que abre un horizonte de discusion sobre la articulacién ontoldgica
entre voluntad y deseo.

° La relacion con las categorias hegelianas tiene importancia, aunque secundaria para los propositos de este
articulo. Esta se evidencia en diversas traducciones del fragmento, como la de Goémez Eamos (en Hegel,
1807/2010): “la unidad de la autoconciencia consigo misma, esta unidad tiene que serle esencial a ella; es decir,
la autoconciencia es deseo sin més” (p. 247). Para efectos de precision filologica, se cita el texto aleman segiin
la edicion oficial de Bonsiepen y Heede: “die Einheit des Selbstbewuftseyns mit sich selbst, zu seinem Wesen;
diese muf3 ihm wesentlich werden; das heif3t, es ist Begierde iiberhaupt” (Hegel, 1807/1980, p. 104). Nuestra
traduccion al ezpaﬁol es: “la unidad de la autoconciencia consigo misma, con su esencia, esta (?ebe ser esencial
a si misma; es decir, esta es deseo (Begierde) en general”. El término SelbstbewufStseyns se transcribe conforme
a la ortografia original, correspondiente al siglo XIX, y no a la forma contemporanea (SelbstbewufStseins).
Siguiendo a Inwood (2017, pp. 311-314) y a Jonkers ?2006, pp. 116-1 182, resulta significativa la eleccion
léxica de Hegel al usar Begien?e (deseo) en Tugar de Wille (voluntad) o Trieb (impulso), aunque esta ultima es
usada como un sinénimo en algunos contextos. Con ello, Hegel distingue entre la voluntad (Wille) y el deseo
o impulso (Begierde, Trieb). Mas alla de esta distincion léxica, el concepto de deseo (Begierde) ocupa un lugar
central en la dialéctica de la autoconciencia, como subrayan Magee (2010, pp. 69-71), Tonn (2004, pp. 96-100)
y Solomon (1985, pp. 390, 397).

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Dicotomias de Schopenhauer con el idealismo
trascendental

Schopenhauer se considera heredero de la tradicion kantiana y toma sus
bases para construir un método que le permita encontrar la razon primera
del conocimiento. En este propoésito, busca continuar la discusion entre el
empirismo y el racionalismo, lo que le permite echar raices en la filosofia
occidental. Declara publicamente su devocion por Platony sostiene la influencia
de los juicios aprioristicos como facultad real del conocimiento, fundamentando
su pensamiento en la premisa de Christian Wolff; “Nada es sin una razon por
la que es [Nihil est sine ratione cur potius sit, quam non sit]” (Schopenhauer,
1813/1998, p. 33).

Siguiendo a Kant (1781/2005), Schopenhauer retoma de la Critica de la
razon pura el fundamento que le permite “la distincion entre el principio ldgico
(formal) de conocimiento: ‘toda proposicion debe tener su razon', y el principio
transcendental (material): ‘toda cosa debe tener su razon™ (Schopenhauer,
1813/1998 p. 54). A partir de alli, adopta para si el significado del idealismo tras-
cendental, directamente formulado por Kant en la Critica de la razon pura:

Entiendo por el idealismo transcendental de todos los fenémenos la doctrina segin
la cual nosotros les consideramos en conjunto como meras representaciones, y no
como cosa en si ... Guando yo suprimo el sujeto pensante, desaparecera para mi el
mundo corpdreo, que no es otra cosa que el fendémeno en la sensibilidad de nuestro
sujeto. (Schopenhauer, 1813/1998, p. 66)

Kant (1781/2005, p. 352), por su parte, expone su tesis sobre las posibili-
dades del conocimiento humano que, desde el idealismo trascendental, plantea
una diferenciacion entre el fenémeno y el noimeno, dando lugar a un dualismo®
que no es de corte platonico, sino uno en el que se distingue entre la existencia
de los fendmenos —entendidos como manifestaciones que pueden ser captadas
por los sentidos— y el nolimeno, aquello que es, pero que no necesariamente

¢ A criterio de Safranski (2001, p. 309), la filosofia schopenhaueriana del cuerpo arrambla con el dualismo tradicional
cuel})o—alma_y emprende un camino hasta ahora inexplorado: el cuerpo, en cuanto voluntad encarnada, se convierte
en el principio fundamental de toda una metafisica.

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

se revela, ni parcial ni totalmente, en el fendmeno. En esta linea, Schopenhauer
(1818/2016) afirma que “para decirlo en términos kantianos, el tiempo, el espa-
cioy la causalidad no incumben a la cosa en si” (p. 114).

Otro aspecto adeudado por Schopenhauer a Kant es la distincion entre
los tipos de conocimiento a prioriy a posteriori. Mientras que Kant toma par-
tido por una posicion de validacion de ambas posibilidades del conocimiento,
Schopenhauer se inclina hacia el a posteriori, debido a su tesis de la voluntad:
el sujeto requiere la experiencia sensible para conocer, interpretar y definir la
realidad. Dicha experiencia se manifiesta principalmente en los deseos y los
impulsos:

Sila ley del materialismo fuese factible ... desapareceria cualquier contenido del feno-
meno y solo quedaria la mera forma: lo que se manifiesta quedaria reducido al como se
manifiesta ... un mero fantasma, representacion y forma de la representacion; con lo
cual no se podria preguntar por ninguna cosa en si. (Schopenhauer, 1818/2016, p. 212)"

En este sentido, uno de los puntos de mayor confluencia entre Schopen-
hauer y Kant se encuentra en la reflexion sobre las categorias de espacio y
tiempo, tema central en El mundo como voluntad y representacién. Schopen-
hauer (1818/2016) presenta dichas categorias como condiciones sin las cuales
no seria posible el conocimiento del sujeto ni del mundo, pues ambos son fené-
menos:

Kant dice lo siguiente: “tiempo, espacio y causalidad no son determinaciones de la
cosa en si, sino que solo pertenecen al fenémeno, al no ser sino las formas de nuestro
conocimiento. (...) Lo dicho abarcaincluso a nuestro propio yo, al que solo conocemos
en cuanto fenémeno y no conforme a lo que pueda ser enssi”. (p. 260)

Ya antes habia afirmado lo siguiente:

El mundo como representacion, ... tiene dos mitades esenciales, necesarias e insepa-
rables. Una es el objeto, cuya forma es el espacio y el tiempo, ... Pero la otra mitad, el
sujeto, no se halla en el espacio y el tiempo, pues esa mitad esté entera e indivisa en
cada ser que tiene representaciones. (p. 87)

7 Esta postura de Schopenhauer manifiesta una ruptura clara ante la metafisica tradicional, pues al poner al sujeto
como aquel que descubre a través de la experiencia, entes metafisicos, como Dios o el alma, son accidentes del
ser y no entes concretos, tema que no sera desarrollado por Schopenhauer en sus obras, pero que contribuye a la
reflexion metafisica.

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Asi, la concepcion schopenhaueriana de las categorias de espacio y tiempo
resulta fundamental para la conceptualizacion ontoldgica de su pensamiento,
en tanto ambas —el tiempo, de orden metafisico, y el espacio, de orden fisico—
aseguran la posibilidad del conocimiento y su categorizacion. En este contexto,
las dicotomias entre Kant y Schopenhauer permiten reconocer que el deseo
emerge como un problema ontoldgico: en la medida en que es manifestacion
de la voluntad objetivada, expresa la contradiccion constitutiva de la existencia,
dividida entre fendmeno y cosa en si. De este modo, el deseo no solo aparece
como impulso vital y como carencia, sino también como la clave que revela la
diferencia radical entre ambas filosofias.

El punto de partida: La cuadruple raiz del principio de razon
suficiente

Esta es la pera prima de Schopenhauer, realizada como trabajo para obtener
su titulo de doctorado. En ella sienta las bases de su pensamiento metafisico,
que florecera posteriormente en El mundo como voluntad y representacion.
Por ello, el propio Schopenhauer (1818/2016) considerara que ambas obras
hacen parte de un mismo proyecto filoséfico (p. 66).

En La cuadruple raiz del principio de razén suficiente, el autor busca esta-
blecer las bases de dicho principio desde la perspectiva cognitiva del yo,? for-
mulando un sistema que comprende cuatro principios determinados como de
razon suficiente; del ser, del devenir, del conocery del obrar.

Razon suficiente del ser

Este principio se presenta como un acto de conciencia del sujeto, un acto
espaciotemporal, que opera en el sujeto en lamedida en que este se descubre en
una temporalidad (Schopenhauer, 1813/1998, p. 190). En términos asociativos,

8 El término Ich (yo, en aleman) designa al sujeto consciente final y ultimo que juega un papel central y dindmico.
La nocion de yo fue uno de los principales empefios teoricos del movimiento idealista aleman, particularmente
influyente en el periodo comprendido entre Kant y Schopenhauer. Este debate marca una importante discusion
respecto al yo cartesiano, renegado por Kant debido a su concepcion simple, indivisible y substancial, accesible
solo por intuicion, frente al yo frascendental puro, donde el yo empirico no es mas que una experiencia en el reino
de los fenomenos. La dis?'umiva confronta los conceptos de un yo fundado en la intuicion y otro articulado desde
los conceptos morales del imperativo categorico (Runes, 1960, p. 179).

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

podria anticiparse que el deseo o la voluntad surgen como actos propios del
intelecto: impulsos del sujeto orientados a representar y aprehender las cosas,
con el fin de dar sentido a la realidad existente en medio de la temporalidad.

Razon suficiente del devenir

Conlaleydecausalidad,oprincipioderazonsuficiente deldevenir,Schopenhauer
propone que para comprender la realidad es necesario reconocer que nada
permanece estatico, sino que todo es cambiante. Sin embargo, no se trata
de un cambio que modifique la esencia, sino, mas bien, de que los objetos
son interpretados desde sus diversas formas de ser. Este principio pone de
manifiesto que el sujeto puede comprender la relacion dinamica entre la causa
dealgoy el efecto que origina, de modo que “cuando aparece un nuevo estado en
uno o varios objetos reales, debe haber precedido otro estado anterior, al cual
sigue el nuevo regularmente ... el primer estado se llama causa, y el segundo,
efecto” (Schopenhauer, 1813/1998, p. 68).

De forma andloga, Schopenhauer (1818/2016) afirma que los animales no
humanos no son capaces de descubrir en si mismos que una causa conlleva un
efecto, pues “los animales quedan ya expuestos a la ilusion, al engano. Al poseer
solamente representaciones intuitivas, y no conceptos ni reflexion, estan liga-
dos al presente y no pueden atender al futuro” (p. 242). En cambio, el animal
humano posee la capacidad de asociar causay efecto gracias a su facultad cog-
nitiva, que le permite interpretar el fendmeno cambiante, reconocer su finali-
dad, recordarlo e incluso desearlo.

En consecuencia, la accion cognitiva confiere al individuo la capacidad
de formular juicios hipotéticos y juicios a posteriori. Para Schopenhauer
(1813/1998, p. 77), la relacion entre causa y efecto es necesaria y constituye la
base del principio de razon suficiente. Asi, los juicios hipotéticos sobre la reali-
dad propia del sujeto, como consecuencia de su actuacion en el mundo, generan
relaciones causales que modifican su vinculo con el mundo mismoy sumodo de
representarse en él.

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Razon suficiente del conocer

Siguiendo la linea aristotélica, Schopenhauer asume que el ser humano
demuestra un nivel cognitivo de orden superior respecto de los animales no
humanos, debido a su capacidad de representacion®. No solo se manifiesta ante
simismo en el mundo, sino que también es capaz de codificar ese entendimiento
y expresarlo mediante representaciones abstractas, lo que le permite formular
juicios de valor moral (Schopenhauer, 1818/2016, p. 123). Es en este sentido, el
sujeto cognoscente, en uso de su racionalidad, conceptualiza los fendmenos

y genera, a su vez, “representaciones de representaciones” (Schopenhauer,
1818/2016, p. 124).

Por consiguiente, la aprehension inteligible del mundo y la transposicion
de toda su esencia en conceptos abstractos es la tarea fundamental de la razon,
que solo puede hacerse manifiesta por medio del lenguaje (Schopenhauer,
1813/1998, p. 151).

En este sentido, la logica y las representaciones nos ponen frente al con-
cepto de verdad, una categoria conceptual abstracta que requiere una estruc-
tura de sentido en la que se articulan seres, pensamiento y proposiciones
formales del lenguaje, a partir de la experiencia del sujeto. Es decir, ontologia,
epistemologia y ldgica no se sustraen de la realidad del sujeto. Por esta razon,
para Schopenhauer no es posible conocer y expresar la verdad verdadera (la
cosa en si); lo que se expresa, mas bien, es el sujeto mismo en la medida en que
interpreta y representa (Schopenhauer, 1813/1998, p. 158).

Asi lo sefala al inicio de £l mundo como voluntad y representacion:

El mundo es mi representacion: ésta es la verdad valida para cada ser que vive y cono-
ce, aunque tan sélo el hombre pueda llegar a ella en la conciencia reflexiva y abstracta
... Entonces le resulta claro y cierto que no conoce el sol o tierra algunos, sino que sélo
es un ojo lo que ve un sol, siempre es una mano la que siente una tierra; que el mundo

que le circunda sélo existe como representacion. (Schopenhauer, 1818/2016, p. 85)
°En la Politica (1, 2, 1253a10), Aristoteles (1988, p. 50) establece la diferencia entre la inteligencia humana (que es
simbolico abstractiva) y la de los demas animales, sefialando que el hombre tiene logos —"el hombre es el unico
viviente que tiene logos”—, mientras que los otros solo tienen phone (en la traduccion latina de Dyonisio Lambino
seria vox). Es decir, se trata de una inteligencia sociocomunicativa que les permite expresar estados de animo y

necesidades para asociarse y ayudarse mutuamente. Sobre la version latina, véase la edicion de la Academia Regia
Berusica (Aristoteles, 1831, p. 627).

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

De acuerdo con Suances Marcos (1989, p. 23), para Schopenhauer el
mundo es un fendmeno cerebral y sensorial que se hace presente por medio de
las representaciones. No obstante, el juicio y la definicion poseen un aparente
grado de verdad o certeza, aunque no como conocimiento universal, sino como
experiencia subjetiva. En este punto, termina por aceptar que “la verdad es,
por tanto, la relacion de un juicio con algo diferente de él, que se llama su razon
(Grund)" (Schopenhauer, 1813/1998, p. 159).

Razon suficiente del obrar o de motivacion

Si bien Schopenhauer propone la cuadruple raiz como una sola y compacta
teoria, también es cierto que, en el orden logico del proceso cognitivo-
procedimental, se establece cierta jerarquia en la cual el principio de razén del
obrar es el resultado de la representacion del mundo y del sujeto en el mundo.
Es precisamente en el mundo donde se manifiesta el fendmeno y donde el
sujeto comprende y traduce, en conceptos y discursos, la autoexplicacion de su
existencia y su participacion: una suerte de egofania®.

Comprendemos entonces que todo conocimiento supone una correlacion
ineludible entre sujeto y objeto, lo que se traduce en la posibilidad del conoci-
miento como finalidad de la capacidad racional. Sin embargo, para Schopen-
hauer hay algo mas que impulsa el obrar o la motivacion: “el sujeto se conoce a
si mismo solo como un volente, no como un cognoscente, pues el yo que tiene la
representacion, el sujeto del conocimiento, no puede nunca llegar a ser repre-
sentacion u objeto” (Schopenhauer, 1813/1998, p. 203).

A este callejon sin salida, Schopenhauer (1813/1998, p. 205) le abre una
tercera via: la voluntad, en la cual esta aferrada el deseo. No se trata de un
deseo pasional, sino pulsional; un deseo entendido como fuerza de ser. Por ello,
Schopenhauer (1813/1998) sostiene: “Si miramos dentro de nosotros mismos,
nos vemos siempre queriendo. Sin embargo, el querer tiene muchos grados,
desde el mas ligero deseo hasta la pasion” (p. 206).

' Puede definirse como un ego empirico, como lo propone Runes (1960, p. 107), en el que el yo individual es
concebido como una serie de actos y contenidos conscientes que el intelecto es capaz de reconocer por introspeccion
directa.

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

El deseo se establece, asi, como el referente que acentda al yo, pues es
el sujeto cognoscente quien desea, incluso sin saber qué es, en realidad, lo
que desea. En este sentido, resulta decisiva la afirmacion de Schopenhauer
(1813/1998): “se puede decir que ‘Yo conozco’ es una proposicion analitica; por
el contrario, ‘yo quiero’ es una proposicion sintética, y ademas a posteriori”
(p. 205). Asi las cosas, el deseante, aunque ignora qué es lo que desea, expone
al sujeto cognoscente a generar objetivaciones como expresion de la fuerza
deseante.

“Yo" implica, entonces, un proceso de autodefinicion o autodeterminacion:
una conciencia que se sabe en el espacio y tiempo con una identidad propia, que
no solo conoce, sino que también sabe que conoce (Schopenhauer, 1813/1998,
p. 203). De este modo, Schopenhauer (1818/2016, p. 94) sostiene que se con-
figura una dimension identitaria en la medida en que el sujeto cognoscente es
capaz de darse una respuesta acerca de si mismo, pero también de saberse en
el mundo, a pesar de sus dimensiones variables y cambiantes.

La gnoseologia presente en el pensamiento de
Schopenhauer

En Schopenhauer (1818/2016, p. 85), el conocimiento es la objetivacion de la
realidad del sujeto. Asi, al afirmar que el sujeto conoce el mundo, se sostiene,
indirectamente, que el sujeto se conoce a si mismo de manera autorreflexiva.
De este modo, la manifestacion del “yo” implica el reconocimiento del cuerpo
como primera manifestacion de si mismo, es decir, como constitutivo de
la concrecion del yo. Esto se debe a que “su cuerpo ya es un objeto, al que,
desde esta perspectiva, llamamos representacion. Pues el cuerpo es objeto
entre objetos y esta sometido a las leyes de los objetos, aunque sea un objeto
inmediato” (Schopenhauer, 1818/2016, p. 87). Para Schopenhauer, conforme
al régimen del principio de razon, el cuerpo es un objeto entre otros, con los
cuales sostiene relaciones tanto ontoldgicas como epistemoldgicas (p. 267).

"' Se hace uso de la palabra “gnoseologia” por ser el término més usado por Schopenhauer para referirse a la teoria
del conocimiento en cualquiera de sus formas. Se evita el término epistemologia por referirse usualmente a una
relacion con las ciencias (Ferrater Mora, 1965, p. 759).

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

En consecuencia, el cuerpo es el fundamento biolégico y facultativo de las
funciones cognitivas que interpretan al mundo y, simultaneamente, la propia
existencia, el “yo". Segin Schopenhauer (1818/2016), el cuerpo “es el propio
investigador, tiene sus raices en este mundo, encontrandose en él como indi-
viduo” (p. 187). Ademas, es un sujeto volente y cognoscente, capaz de construir
representaciones de los fenomenos e interpretarlos por medio de los sentidos.

Por ello, bien pareciera que la facultad de pensar nos eleva hacia fronteras
allende la reflexion sobre el conocimiento, como lo es el ambito de la concien-
cia (entendida aqui en su horizonte gnoseoldgico). Al respecto, Schopenhauer
(1818/2016) senala que el vocablo BewufStsein (conciencia), aunque proviene
de Wissen (saber)™, se emplea para definir el acto de “representar”. En sus
palabras: “saber (Wissen) es, por tanto, la conciencia abstracta (das abstrakte
BewuBtseyn)®, el fijar en conceptos de la razon lo que se ha conocido en gene-
ral de otro modo” (p. 137).

Sin embargo, el sujeto del conocer no se satisface con determinar o con-
ceptualizar las representaciones: hay algo que lo impulsa mas alla. El sujeto
cognoscente trasciende la definicion y se pregunta por aquello que lo consti-
tuye en su esencia. En este sentido, Schopenhauer (1818/2016) afirma que “pre-
tendemos conocer también su contenido, sus determinaciones mas concretas
y las formas que nos presenta” (p. 183). Conocer las razones primeras de los
fendmenos equivale, entonces, a preguntarse por sus causas:

El ascenso de la savia en las plantas obedece a un estimulo y no puede explicarse con-
forme a las leyes de la hidraulica ... la contraccion de las pupilas al aumentar la luz
obedece a un estimulo, pero se encamina hacia un movimiento motivado; ... Lo que da
lugar ala ereccion es un motivo, al tratarse de una representacion, pero acttia con la
necesidad de un estimulo, esto es, no se le puede oponer resistencia. (Schopenhauer,
1818/2016, p. 204)

"2 En su estilo escritural, Schopenhauer utiliza distintos vocablos para diferenciar las facultades de conocer del ser
humano y de los animales. Verstand se traduce como “entendimiento” y designa una facultad comiin a ambos,
mientras que Intellekt, traducido como “intelecto”, alude exclusivamente a la facultad de conocer del ser humano,
entendida como accion intelectual que abarca tanto el entendimiento como la razon (Schopenhauer, 1998, p. 18).

13 Sobre la ortografia alemana arcaica empleada en algunos términos, véase la nota al pie niimero 5.

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025 m


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

De esta manera, Schopenhauer busca demostrar que el conocimiento, asi
como la distincion entre lo bioldgico y lo volente, se hace presente en la existen-
cia del sujeto. Por ejemplo, la conciencia de los latidos del corazon —incons-
cientes e involuntarios, pero innegables— contrasta con la accion voluntaria de
extender un brazo o ponerse a caminar segun la propia voluntad. Asi, algunas
funciones organicas mas inmediatas y comunes estan en el intelecto del sujeto,
cuyaoperatividad se activa por motivo o por estimulo. Este aspecto no es menor,
pues es el punto de partida para comprender como y por qué se hace presente
el deseo en el actuar del individuo, y para establecer si el deseo del sujeto se
estimula o se motiva.

En este sentido, al aproximarse a la reflexion sobre el origen primario del
deseo, la pregunta por el instinto o deseo sexual en el sujeto se convierte en un
problema central para Schopenhauer, al situarse en la frontera entre lo biold-
gicoy lo volitivo. Al respecto, Mann (1986) afirma que el sexo es, para Schopen-
hauer, “el ‘foco de la voluntad'. En la objetivacion corporal de esta, el sexo es el
polo opuesto del cerebro, representante del conocimiento” (p. 91). En la misma
linea, Young y Brook (1994) afirman que

cuando la voluntad se manifiesta por simisma en la forma de una criatura viva, tiende
a perpetuarse a si misma de acuerdo al método de reproduccion de la criatura. Asi,
la sexualidad es fundamental para la voluntad de perpetuarse a si mismo. Es “la mas
completa manifestacion de la voluntad de vivir, su caracter mas claramente expresa-
do”. (p.104)

El mismo instinto y la violencia inherentes a la biologia del sujeto son com-
partidas por todos los seres sintientes, y se traducen en sufrimiento™. Ademas,
la carencia impulsa al sujeto a buscar cosas sin una razon aparente. Al gene-
rar violencia sobre la voluntad, se revela una conciencia de incompletitud y la
imposibilidad de conocer la etiologia de esta angustia, lo que se expresa como
infelicidad. En palabras de Schopenhauer (1818/2016), “la tendencia de la mate-
ria solo puede verse continuamente refrenada, nunca colmada, satisfecha” (p.
255); por tanto, no puede ser conocida a través del principio de razén del cono-
cer.

* Por ejemplo, la congolju que se siente no tener alimento genera agonia, pero, una vez conseguido el alimento, se
contempla como la biologia se muestra violenta en el organismo, “de ahi que también la digestion deprima todas
las funciones animales, ya que absorbe la fuerza vital por entero para sojuzgar mediante asimilacion a las fuerzas
quimicas de la naturaleza” (Schopenhauer, 1818/2016, p. 236).

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025 m


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

(Es la etiologia del deseo el fundamento de
la ontologia de Schopenhauer?

En el ambito filoséfico, el término etiologia alude al estudio de las causas de
las cosas, asi como al conocimiento de los principios fundantes de estas, de
los eventos y de los acontecimientos. Segun la definicion de Runes (1960), se
trata de la “ciencia o disciplina filosofica que estudia la causalidad; ciencia de las
causas de un fenémeno en particular. En medicina es la ciencia de las causas de
las enfermedades” (p. 133).

Como sujetos del conocer, no solo buscamos explicar el fendmeno o la
representacion de las cosas, sino que también nos cuestionamos por aquello
que se encuentra detras de ellas. Aun cuando sabemos que lo que conocemos y
enunciamos proviene de los sentidos —es decir, de un conocimiento sensorial
que culmina en una nominacion o verbalizacion conceptual—, que se ha hecho
una imagen en la mente del sujeto cognoscente, ello no implica certeza alguna
de haber encontrado la x de la ecuacidn, el primer principio o la causa primera.

Schopenhauer (1818/2016), siguiendo a Platdn, sostiene que “las cosas de
este mundo que perciben nuestros sentidos no tienen un verdadero ser: estan
en constante devenir, pero nunca son; solo tienen un ser relativo, pues en suma
solo son eny por su relacion reciproca” (p. 261).

Cabe entonces la pregunta: ¢qué es aquello que esta detras de todo lo que
somos capaces de conocer o0 nombrar? Este es, sin duda, el presupuesto que
pone de manifiesto la empresa filosofica de Schopenhauer, quien recurre a
varios presupuestos filosoficos precedentes:

Heréclito lamentd desde tal perspectiva el eterno flujo de las cosas; Platon denigré
su objeto como lo que deviene por siempre, pero nunca es; Spinoza lo llamé simples
accidentes de la Gnica sustancia que era y permanecia; Kant contrapuso lo conocido
como mero fendmeno a la cosa en si; finalmente la antiquisima sabiduria de los indios
dice: “Maya®, el velo de lailusion”. (Schopenhauer, 1818/2016, p. 89)

"> Téngase en cuenta que, en Schopenhauer, el velo de Maya indica el mundo fenoménico en su mutabilidad, que se
presenta como ilusion y engafo que se confunde con la realidad (Schopenhauer, 2016, p. 90).

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025 m


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Resulta evidente que, para Schopenhauer, la razon primera siempre sera
la voluntad: ese deseo pulsional, esa fuerza de ser que intenta definir, pero que
solo puede nombrar a través de sus aparentes atributos, alineando su filosofia
con los cuatro principios ontoldgicos —de contradiccion, de identidad, de ter-
cero excluido y de razon suficiente—, siendo el dltimo el ntcleo filoséfico de su
ontologia.

Respecto al principio de razon suficiente, puede afirmarse que este expone
que todo lo que ocurre sucede por una causa. Esto no es exclusivo del pensa-
miento de Schopenhauer, pues ya desde Toméas de Aquino se acent(a esta dia-
léctica de la causalidad: “dos realidades se relacionan entre si, siendo una causa
del ser de la otra, aquella que es la razon de causa puede tener existencia sin la
otra, pero no al contrario” (Aquino, 1256/1982, p. 53).

De igual modo, Leibniz (1720/1981) formula este principio cuando establece
que

no puede hallarse ningtn hecho verdadero o existente ni ninguna enunciacion ver-
dadera sin que asista una razon suficiente para que sea asi y no de otro modo, aun
cuando esas razones nos puedan resultar, en la mayoria de los casos, desconocidas.
(1720/1981, §32, pp. 102-103; véase también Leibniz, 1710/2013, p. 40)

En Schopenhauer (1818/2016, p. 97), la incesante busqueda de conocer
esas causas primeras conduce al sujeto a reconocer que esas fuerzas que lo
hacen actuar de manera pulsional solo le permiten nombrar las representacio-
nes de las representaciones. En consecuencia, el sujeto no obtiene la verdad
de la cosa en si, sino Gnicamente la interpretacion del devenir de la cosa. Por
estarazon, Schopenhauer (1818/2016) afirma que “la Ginica funcién del entendi-
miento es conocer la causalidad, pero esa Unica capacidad es enorme y abarca
un amplio &mbito de muy diversa aplicacion, pese a la inequivoca identidad en
todas sus manifestaciones” (p. 94).

Conocer es, entonces, un proceso de percepcion y nominacién que no
garantizalaverdad. Ante estaimposibilidad de reconocer laverdad de las cosas,
Schopenhauer (1818/2016) compara el conocimiento consciente con el suefio:
imaginar escenarios que generan emociones y producen efectos reales en el

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

cuerpo. “¢Hay un criterio fiable para diferenciar entre suefo y realidad, entre
fantasmas y objetos reales? Pretender que la intuicion sonada tiene menor
vivacidad y claridad que la intuicion real no merece atencion alguna” (p. 98).

Elinterés por establecer el deseo como la etiologia en la filosofia de Scho-
penhauer (1818/2016, p. 124) lleva también a reconocer el valor ontolégico que
el fildsofo otorga al tiempo y al espacio como conditio sine qua non para que la
realidad exista y el sujeto pueda asimilar los fenémenos como manifestaciones
reales. En otras palabras, se consolida la ecuacion tiempo + espacio + causali-
dad = realidad. Asi, “la etiologia nos ensena que, segun la ley de causa y efecto,
este determinado estado de la materia produce otro, explicandolo y haciéndolo
suyo con ello” (p. 185).

Limites del deseo como concepcion
ontologica

El deseo, en el sujeto, se presenta como fendomeno: se manifiesta como
influencia y como fuerza. Cuando el sujeto lo objetiva, tiende a asignarle una
interpretacion. Asi, segin la formulacién de Schopenhauer (1818/2016),
“ninglin deseo alcanzado puede satisfacernos duraderamente y asimismo
cualquier posesion y toda dicha solo son prestadas por el azar por un tiempo
indeterminado” (p. 177). Este vacio de ldgica entre el deseo, su objetivacion y
la verdadera razon del deseo encuentra su explicacion por fuera del sujeto,
en la voluntad, la cual esta estrechamente relacionada con la angustia y el
sufrimiento (p. 245). Sin embargo, Schopenhauer no concibe la voluntad como
algo exclusivamente externo, sino que también le atribuye al sujeto una voluntad
y una conciencia propias, participativas de esa gran voluntad ordenadora,
pero dotadas de agencia individual. Es decir, entre la teoria de la voluntad y la
voluntad individual subsiste una brecha de verdad en la interpretacion de lo real
por parte del sujeto cognoscente (p. 185).

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Schopenhauer (1818/2016) va mas alla al afirmar que el deseo es un anhelo
infinito. Los deseos humanos, dice, “nos enganan al presentar su consumacion
como la Gltima meta del querer; mas tan pronto como son alcanzados, dejan de
verse asi y pronto se olvidan como algo anticuado, dejandolos a un lado como
enganos que se han disipado” (p. 255). Sin embargo, estos regresan ocasional-
mente 0 mutan en nuevas metas, en objetivos de mayor satisfaccion o placer',
Piénsese en el caso de alguien que quiere un alimento especifico porque le pro-
mete placer; el sujeto termina diciendo: “deseo este alimento”, pero, en tltimas,
el deseo se objetiva en algo distinto a comer dicho alimento. En este sentido, y
segtin Schopenhauer (1818/2016), “el estimulo entraia el medio que posibilitala
transicion entre el motivo, que es la causalidad tamizada por el entendimiento, y
la causa en sentido estricto” (p. 204).

Para Schopenhauer, este mismo vacio de razon o de sinrazon constituye
una simple manifestacion de mi voluntad. Como él mismo lo afirma, si nos pre-
guntaramos “por qué quiero yo en general esto y no aquello, entonces no cabe
ninguna respuesta posible al respecto, ya que justamente solo la manifestacion
de mivoluntad se halla sometidaal principio de razon, mas no lavoluntad misma”
(Schopenhauer, 1818/2016, p. 195). Asi, el vacio, la fuerza ciega y el impulso se
configuran como nuevas caracteristicas del deseo: algo que me impulsa, que
me lanza hacia algo. Schopenhauer precisa que la voluntad es “un ciego afan,
un sordo y oscuro impulso, que dista mucho de poder ser reconocido inmedia-
tamente. ... Como tal ciego afan e inconsciente tendencia aparece en toda la
naturaleza inorganica” (p. 240).

Por esta razon, el cuerpo, la voluntad, la conciencia del sujeto y las reac-
ciones bioquimicas se articulan en el deseo". En las palabras de Schopenhauer
(1818/2016): “los dientes, la garganta y las tripas son el hambre objetivada; los

¢ Por lo tanto, habria que decir que, cuando alguien afirma que desea esto o lo otro, incluso cuando el deseo parece
dirigirse a algo especifico, con frecuencia no remite verdaderamente a lo ob{'elivado, sino que la fuerza del deseo
es quizd mas profunda que su interpretacion o verbalizacion, pues “nunca se llegara a la esencia de las cosas desde
afuera; como quiera que se haga jamas se obtendran sino imagenes y nombres” (Schopenhauer, 1818/2016, p.
187). Sobre esta concepcion de la fuerza, véase también Spierling ( 19‘;4/2010., p. 25).

"7 En esta relacion de la unicidad de la estructura del sujeto, se puede hacer la analogia con el mito dionisiaco:
“Dioniso, dios patron de tales travesias —protege a los vivientes frente al yo—, fue despedazado en vida y
reducido a papiﬂa. Por eso viven los liquidos que circulan y fluyen de los cuerpos vivos: en el esperma, en el
jugo de las frutas, en el sudor, y en la sangre. Finalmente, se solidific6 y adquirio de nuevo figura plastica, pero
ahora, maltrecho de locura, va tambaleandose de un sitio para otro, aporta fecundidad en todas partes y es amado
por ello ... Es siempre el dios que llega sin descender del cielo: surge de la tierra, sucio, resplandeciente de grasa,
hbidinoso: gira alocadamente la rueda del nacimiento y de la muerte; quien se topa con él explota de felicidad y
enclu)e]ntm la perdicion de ese modo. Dioniso es el ‘dios vacilante’ de una metafisica del cuerpo” (Safranski, 200[)/,
p. 191).

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025 m


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

genitales el instinto sexual objetivado; las manos prensiles, los pies ligeros se
corresponden con el afan ya mas mediato de la voluntad que presentan” (p.
195). Sobre esta estructura de cuerpo, conciencia y volicion insistira nueva-
mente el autor (p. 195).

De este modo, todo sujeto es un ser deseante, alguien que busca algoy que
se ve arrojado a responder a una demanda que no comprende de donde surge,
pero que lo domina hasta llevarlo a objetivar el mundo, cada fendmeno e incluso
asimismo como fendmeno. El deseo es, por tanto, causa de la causa, inexorable,
inexplicable e incomprensible. Todo deseo se manifiesta como necesidad, irre-
nunciable en su raiz pulsional y seductora de la razén. En consecuencia, toda
necesidad, todo deseo, no es sino una relacion de causa y efecto: sin sentido
Gltimo, pero irrenunciable.

Conclusiones

Comoresultadodelanalisisanterior,es posible afirmar que, paraSchopenhauer,
la cosa en si (Ding an sich) kantiana —el nolimeno— se define como lo real en
orden metafisico, aquello que se encuentra fuera de la comprension causal y,
por tanto, mas alla de la capacidad cognitiva de cualquier individuo. El idealismo
absoluto, por el contrario, no admite algo por fuera del sujeto: en él comienza
y se agota la realidad. Desde esta perspectiva, no puede siquiera presumirse
la causa de las causas. De ahi que la apuesta schopenhaueriana se distinga
radicalmente de la hegeliana;: mientras el idealismo absoluto sostiene la
autosuficiencia del sujeto como fundamento de lo real, Schopenhauer reconoce
en la cosa en si una dimension irreductible al pensamiento y al lenguaje, un
fondo metafisico que escapa a la causalidad y que, sin embargo, se manifiesta
en lavida, en el deseoy en la experiencia concreta del sujeto.

En este sentido, Schopenhauer invita a pensar un sujeto comprendido
como manifestacion fenoménica en la que se expresa la cosa en si. Aunque
sometido a la voluntad, el sujeto se experimenta a si mismo como voluntad
particular: fuerza vital que lo lanza a ser y a manifestarse, de modo, en gran

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

medida, inconsciente. Asi, la analitica schopenhaueriana del querer —como
deseo profundo del ser—debe ser ubicada en el terreno de la ontologia, en tanto
interroga la fuerza del deseo como expresion de la voluntad que se subjetiva
para dar sentido.

En cuanto al concepto de deseo, Schopenhauer descubre al sujeto como
un ser primariamente volente y cognoscente; es decir, un ser consciente de los
limites de su saber, sometido a la corporalidad, que actda bajo el principio de
estimulo-respuesta y que, al mismo tiempo, se reconoce como carente y nece-
sitado de satisfaccion, tanto bioldgica como gnoseoldgica. No obstante, desde
su experiencia del mundo, este sujeto habita una realidad aparente que lo
motiva a desear. Comprende que quiere —que desea— algo, pero advierte que
la aprehension de lo obtenido y la sensacion de dominar lo deseado se renuevan
constantemente, profundizando su condicion de menesterosidad existencial, al
punto de que “si se le preguntase por qué quiere en general o por qué quiere
existir, no tendria ninguna respuesta” (Schopenhauer, 1818/2016, p. 255).

En consecuencia, los deseos pueden comprenderse de dos maneras.
Por un lado, como manifestacion de un malestar existencial inconsciente que
impulsa al individuo a buscar una sensacion de bienestar y placidez. En este
sentido, cobra valor lo planteado por Schopenhauer al afirmar que los deseos
que ponen al sujeto en movimiento responden a la tendencia de liberarse de la
existencia para hacerla imperceptible: “matar el tiempo”, escapar del aburri-
miento™. Por otro lado, el deseo puede asumirse como agente resignificador,
pues solo cuando el sujeto se enfrenta a la realidad del sinsentido de la exis-
tencia encuentra en él la tinica posibilidad de consuelo frente al vacio de “una
continua lucha por la propia existencia, con la certeza de que es una lucha que
acabara por perderse” (Schopenhauer, 1818/2016, p. 408). De este modo, el
deseo es una fuerza ambivalente: fuente de engano y, al mismo tiempo, tnico
recurso para enfrentar la radical falta de fundamento de la vida.

No obstante, uno de los resultados centrales de este trabajo es la interpre-
tacion del andlisis ontoldgico de Schopenhauer como un analisis de caracter
ontofenomenolégico, en tanto consecuencia de su intento por individualizar

' El aburrimiento es, seglin Schopenhauer, una de las consecuencias de la incapacidad de alcanzar la realizacion o
satisfaccion plena del deseo. Para un andlisis mas detallado de este aspecto, véase Constancio (2024, pp. 95-109).

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

David Oswaldo Zapata Tamayo

y caracterizar los fenémenos del sujeto entre el yo como conciencia (leido en
clave psicoanalitica) y la realidad como egofania, es decir, la conciencia de la
automanifestacion en la existencia. En esta linea, el deseo aparece no solo como
impulso vital enraizado en la voluntad universal, sino también como forma con-
creta mediante la cual el sujeto experimenta su condicion de existir.

En esta misma linea, se ha puesto de relieve que ciertas categorias emplea-
das por Schopenhauer —fantasma, suefio, ilusion, engano, deseo, sexualidad,
apetencia, ansia, manifestacion del ser, entre otras— encuentran resonancia
en el psicoanalisis lacaniano. Mas que simples coincidencias terminoldgicas,
estos términos operan como puntos de correspondencia conceptual que permi-
ten establecer un terreno de dialogo fecundo entre la metafisica de la voluntad y
la teoria del deseo. Con ello, se abre la posibilidad de repensar la relacion entre
filosofia y psicoanalisis, en la medida en que el deseo puede comprenderse no
solo como fenémeno psicoldgico, sino también como dimension ontoldgica que
configura al sujeto. Conviene subrayar, sinembargo, que mientras en Schopen-
hauer estas categorias se inscriben en una metafisica de la voluntad, en Lacan
se articulan en el marco del psicoandlisis y del lenguaje. Por ello, las correspon-
dencias aqui senaladas deben entenderse como afinidades conceptuales mas
que como equivalencias tedricas.

Finalmente, como resultado emergente de la exploracion del deseo en el
contexto del idealismo aleman, se evidencia la cercania conceptual que Scho-
penhauer desarrolla frente a las tesis hegelianas sobre la conciencia, la auto-
consciencia y la cosa en si, que se manifiesta como apetencia. Resulta signifi-
cativa la eleccion léxica de Hegel al usar el término aleman Begierde (deseo)
y no Wille (voluntad) o Trieb (impulso), empleados por Kant, Schopenhauer y
Nietzsche. Estas relaciones conceptuales seran objeto de futuras investigacio-
nes, con el fin de precisar los puntos de convergencia y divergencia entre Hegel
y Schopenhauer, por un lado, y Nietzsche y Schopenhauer, por el otro. De igual
manera, se proyecta indagar la recepcion de la ontologia del deseo schopen-
haueriana en el psicoandlisis de Lacan, particularmente en torno a la nocion del
objet petit a.

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Conflicto de interés

El autor declara la inexistencia de conflicto de interés con institucion o con
asociacion de cualquier indole. Asimismo, la Universidad Catélica Luis Amigo no
se hace responsable por el manejo de los derechos de autor que los autores
hagan en sus articulos; por lo tanto, la veracidad y completitud de las citas y
referencias son responsabilidad de los autores.

Referencias

Aquino, T. (1982). Létre et lessence (De ente et essentia) (C. Capelle, Ed.) J.
Vrin. (Obra original publicada en 1256).

Aristoteles. (1831). Aristotelis Opera (Vol. 3, Aristoteles latine interpretibus va-
riis; Academia Regia Borussica, Ed.). G. Reimer.

Aristételes. (1988). Politica (M. Garcia Valdés, Trad.) Gredos. (Obra original pu-
blicada en 330).

Barreto Acevedo, L. A. (2005). Arthur Schopenhauer: voluntad, inconsciente,
estética y literatura en la cultura occidental del siglo XX. Revista de
Artes y Humanidades UNICA, 6(12), 141-152. https://revistas.unicaedu.
com/index.php/ahu/issue/view/24

Choque-Aliaga, 0. (2024). Birnbacher, D., & KoBler, M. (2022). Das Hauptwerk.
200 Jahre Arthur Schopenhauers Die Welt als Wille und Vorstellung.
Konigshausen & Neumann. 476 pp. [La obra principal. 200 arios de E/
mundo como voluntad y representacion de Arthur Schopenhauer]. To-
picos, Revista De Filosofia, 69, 497-506. https://doi.org/10.21555/top.
v690.2959

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://revistas.unicaedu.com/index.php/ahu/issue/view/24
https://revistas.unicaedu.com/index.php/ahu/issue/view/24
https://doi.org/10.21555/top.v690.2959
https://doi.org/10.21555/top.v690.2959

David Oswaldo Zapata Tamayo

Constancio, J. (2024). Time, Death and Boredom in Schopenhauer: Existential
Themes in His Theory of (Self-)Consciousness [Tiempo, muerte y abu-
rrimiento en Schopenhauer: Temas en su teoria de la (auto)concien-
cial. En D. B. Woods & T. Stoll (Eds.), The Schopenhauerian Mind (pp.
95-109). Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003048992

Ferrater Mora, J. (1965). Diccionario de Filosofia. Sudamericana.

Hegel, G. W. F. (1966). Fenomenologia del espiritu (W. Roces, Trad.). Fondo de
Cultura Econémica. (Obra original publicada en 1807).

Hegel, G. W. F. (1980). Gesammelte Werke. Phdnomenologie des Geistes (Vol.
9; W. Bonsiepen & R. Heede, Eds.). Felix Meiner Verlag. (Obra original
publicada en 1807).

Hegel, G. W. F. (2010). Fenomenologia del espiritu. Edicion bilingiie (A. Gémez
Ramos, Trad.). Abada. (Obra original publicada en 1807).

Inwood, M. (2017). A Hegel Dictionary [Diccionario de Hegel]. Wiley-Blackwell.

Janaway, C. (Ed.). (1999). The Cambridge Companion to Schopenhauer [El
complemento a Schopenhauer de Cambrige]. Cambridge University
Press.

Jonkers. P. (2006). Begierde [Deseo]. En P. Cobben (Ed.), Hegel-Lexikon
(pp. 116-118). Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kant, 1. (2005). Critica de la razon pura. (P. Ribas, Trad.). Taurus. (Obra original
publicada en 1787).

Leibniz, G. W. (1981). Monadologia. Edicién trilingiie (J. Velarde, Trad.). Pental-
fa. (Obra original publicada en 1720).

Leibniz, G. W. (2013). Ensayos de teodicea (M. Garcia-Bard & M. Huarte, Trads.).
Salamanca. (Obra original publicada en 1710).

Magee, G. A. (2010). The Hegel Dictionary [El Diccionario Hegel]. Continuum.
Mann, T. (1986). Schopenhauer, Nietzsche, Freud. Bruguera.

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://doi.org/10.4324/9781003048992

Desire in Schopenhauer: an ontological matter

Runes, D. (1960). Diccionario de Filosofia. Editorial Sudamericana.

Safranski, R. (2001). Schopenhauer y los afios salvajes de la filosofia (J. Planells
Puchades, Trad.). Alianza. (Obra original publicada en 1991).

Santamaria-Velasco, F., & Calderdn Gonzalez, J. (2023). La razon, el deseo y el
aburrimiento: Schopenhauery el problema estético en El mundo como
voluntad y representacion. Revista de filosofia, 40(105), 36-52. https://
produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/39996

Schopenhauer, A. (1998). De la cuadruple raiz del principio de razon suficiente
(L-E. Palacios, Trad.). Gredos. (Obra original publicada en 1813).

Schopenhauer, A. (1999). Escritos inéditos de juventud. Sentencias y aforismos
I1(R. Aramayo, Ed.). Pre-Textos.

Schopenhauer, A. (2009). Parerga y Paralipémena (P. Lopez de Santa Maria,
Trad.). Trotta. (Obra original publicada en 1851).

Schopenhauer, A. (2016). El mundo como voluntad y representacion (1.2 ed.,
Vol. 1;R. Aramayo, Ed). Fondo de Cultura Econémica. (Obra original pu-
blicada en 1818).

Simmel, G. (2005). Schopenhauer y Nietzsche (F. Ayala, Trad.). Prometeo.
(Obra original publicada en 1906)

Solomon, R. C. (1985). In the Spirit of Hegel [En el espiritu de Hegel]. Oxford Uni-
versity Press.

Spierling, V. (1989). El pesimismo de Schopenhauer sobre la diferencia entre
voluntad y cosa en si (A. I. Rabade Obrado, Trad.). Revista de Filosofia,
(2), 53-63. https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/RES-
F8989110053A

Spierling, V. (2010). Arthur Schopenhauer (J.A. Molina Gémez, Trad.). Herder.
(Obra original publicada en 1994).

Suances Marcos, M. A. (1989). Arthur Schopenhauer. Religion y metafisica de
la voluntad. Herder.

DO https://doi.org/10.21501/23461780.5150


https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/39996
https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/39996
https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/RESF8989110053A
https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/RESF8989110053A

David Oswaldo Zapata Tamayo

Tonn, C. (2004). Eigentum und SelbstbewufStsein [Unicidad y autoconciencia]
[Disertacion Doctoral inédita]. Universidad de Bonn.

Wicks, R. (Ed.). (2020). The Oxford Handbook of Schopenhauer [Manual de
Oxford sobre Schopenhauer]. Oxford University Press.

Woods,D.B.,&Stoll, T.(Eds.).(2024). The Schopenhauerian Mind[Lamente scho-
penhaueriana]. Routledge. https://doi.org/10.4324/9781003048992

Young, C.,&Brook, A. (1994). Schopenhauer and Freud [Schopenhauery Freud].
International Journal of Psychoanalysis, 75,101-108.

DOL: https://doi.org/10.21501/23461780.5150 Perseitas | Vol. 13| 2025 m


https://doi.org/10.21501/23461780.5150
https://doi.org/10.4324/9781003048992

	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_Hlk179471089
	_Hlk142301385
	_Hlk142301416
	_Hlk142301449
	_Hlk142301485
	_Hlk146260378
	_heading=h.3znysh7
	_Hlk163148729
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_Hlk151560367
	_Hlk184974747
	_Hlk185398859
	_Hlk140518392
	aquí
	_Hlk179186862
	_Hlk179186893
	_Hlk179186934
	_Hlk179186956
	_Hlk179186982
	_Hlk179186735
	_Hlk178864627
	_Hlk184115415
	_Hlk178272986
	_Hlk87826129
	_Hlk180745324
	_Hlk181178191
	_Hlk181180979
	_Hlk181177670
	_Hlk181144247
	_Hlk189560861
	_Hlk183504364
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.3znysh7
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.3dy6vkm
	_heading=h.1t3h5sf
	_Hlk161236211
	_Hlk158222161
	_Hlk160805379
	_Hlk160192802
	_Hlk165661140
	_Hlk165661122
	_Hlk165661235
	_Hlk165661256
	_Hlk165661318
	_Hlk165661335
	_Hlk165661374
	_Hlk168583276
	_Hlk160640055
	_Hlk160639922
	_Hlk161771003
	_Hlk161771024
	_Hlk162030294
	_Hlk161771039
	_Hlk162031034
	_Hlk162031047
	_Hlk162031067
	_Hlk162031115
	_Hlk182409628
	_Hlk162001369
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.vnnx1d195v6m
	_heading=h.lvi0f37lzqfy
	_heading=h.102gqpe64ka2
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.2et92p0
	_Hlk198021314
	_Hlk164414584
	_Hlk184462501
	_Hlk198026634
	_Hlk184718948
	_Hlk164438502
	_Hlk184721324
	_Hlk164438823
	_Hlk164782956
	_Hlk164439216
	_Hlk164439618
	_Hlk190333808
	_Hlk150722603
	_Hlk198040456
	_Hlk198039912
	_Hlk150722911
	_Hlk150723232
	_Hlk156550880
	_Hlk203656550
	_Hlk203721181
	_Hlk204161896
	_Hlk204086875
	_Hlk99645491
	_Hlk98865416
	_Hlk98888585
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk107615008
	_Hlk99750517
	_heading=h.30j0zll
	_Hlk204161579
	_Hlk198561228
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.dfx9pjs5eubb
	_Hlk198561228
	_Hlk205388360
	_Hlk205364479
	_Hlk198561228
	_Hlk198561228
	_Hlk150416099
	_Hlk207286162
	_Hlk207374667
	_Hlk207284546
	_Hlk207374474
	_Hlk207287883
	_Hlk207695174
	_Hlk207619002
	_Hlk207781618
	_Hlk207696317
	_Hlk180479180
	_Hlk213190146
	_Hlk184148676
	_Hlk212448229
	_Hlk198561228
	_Hlk198561228
	_Hlk212741478
	_Hlk197772566
	_Hlk197787647
	_Hlk197787668
	_Hlk212448229
	_Hlk212449356
	_Hlk197793705
	_Hlk197794080

	Botón 12: 
	Página 1: 

	Botón 13: 
	Página 1: 

	Botón 2: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 

	Botón 3: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 
	Página 12: 
	Página 14: 
	Página 16: 
	Página 18: 
	Página 20: 
	Página 22: 
	Página 24: 
	Página 26: 

	Botón 4: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 

	Botón 5: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 
	Página 13: 
	Página 15: 
	Página 17: 
	Página 19: 
	Página 21: 
	Página 23: 
	Página 25: 
	Página 27: 



