
Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó) | N°. 7 | pp. 42-52
enero-diciembre | 2026 | ISSN (En línea): 2744-838X | Medellín–Colombia 

La definición de alma como 
pneuma en la tradición estoica1
The definition of soul as pneuma 
in the Stoic tradition

Federico Bravo Ruiz*

Recibido: 12 de agosto de 2024 – Aceptado: 10 de marzo de 2025 – Publicado: 20 de enero de 2026

Forma de citar este artículo en APA:
Bravo Ruiz, F. (2026). La definición de alma como pneuma en la tradición estoica. Ciencia y Academia, (7), 42-52. 
https://doi.org/10.21501/2744838X.5031

Resumen

En el estoicismo, la noción de alma pasa necesariamente por una reflexión que reúne la extensión 
temporal de la escuela en la historia, pues su concepción se encuentra en constante interacción con las 
demás doctrinas. Conjeturar o pensar las teorías estoicas, prescindiendo del alma, equivale a emprender 
una exploración con corolarios parciales o inconclusos, ya que la armonía en el estoicismo comprende 
al alma como parte del principio rector. En consecuencia, este artículo se propone realizar una pesquisa 

sobre el alma en las tres épocas del estoicismo, tomando como base la noción de πνεῦμα otorgada por 
Zenón de Citio, establecida de manera indiscutible como la “oficial” de la Stoa.

Palabras clave

Filosofía; Alma; Estoicismo; Física; Soplo vital; λóγος; Razón; Roma; Grecia; Filosofía helenística.

1	 Este artículo es resultado del proyecto de investigación titulado “Paideia griega en las escuelas helenísticas: el cinismo como contrapaideia”, 
desarrollado en el Semillero Estudios Antiguos del Programa de Filosofía de la Universidad Católica Luis Amigó.

**Filósofo, Universidad Católica Luis Amigó. Estudiante de Maestría en Filosofía, Universidad Pontificia Bolivariana. Integrante del semillero de 
investigación Estudios Antiguos, Universidad Católica Luis Amigó, Medellín-Colombia. Contacto: Caton.spqr@gmail.com 

https://doi.org/10.21501/2744838X.5031
mailto:Caton.spqr@gmail.com
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.21501/2744838X.5031


43

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

La definición de alma como pneuma en la tradición estoica
The definition of soul as pneuma in the Stoic tradition

Abstract

The notion of soul in Stoicism necessarily goes through a reflection that brings together the temporal 
extension of the school in history, since its conception is in constant interaction with the other doctrines 
of the school. Conjecturing or thinking about Stoic theories, dispensing with the soul, amounts to entering 
an exploration with partial or inconclusive corollaries, since harmony in Stoicism includes the soul as part 
of the guiding principle. According to the above, this article proposes to elaborate a research of the soul 

in the three epochs of Stoicism based on the notion of soul as πνεῦμα granted by Zeno of Citium, since 
this definition is indisputably established as the “official” one of the Stoa.

Keywords

Philosophy; Soul; Stoicism; Physics; Vital Breath; λóγος; Reason; Rome; Greece; Hellenistic Philosophy.



44

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

Federico Bravo Ruiz

Introducción

El Alma como concepto de costumbre

Respecto al alma, la filosofía estoica propone diversas interpretaciones. El problema de definirla radica 
en la longevidad de la escuela dentro la historia antigua. Sabemos, gracias a historiadores y filósofos 
posteriores, que la Stoa abarcó alrededor de quinientos años, tiempo durante el cual la doctrina sufrió 
variaciones en sus saberes. La más importante de ellas se produjo en el periodo de la república tardía 
en Roma, entre el 120 a. C. y el 60 a. C., cuando la helenización de la península itálica comprometió los 
saberes que, hasta el momento, gozaban de cierta fama.

El estoicismo se vio envuelto, entonces, en un sinfín de nuevas disquisiciones que renovaron la doc-
trina de la escuela. Esto es, el eclecticismo romano que, debido a su amalgama de nociones filosóficas, 
incrementó el valor conceptual respecto al periodo griego, no por ser más nutrida de sabiduría o cono-
cimiento, sino por hallarse en contacto con otras civilizaciones que introdujeron formas contextuales 
de pensamiento novedosas. En este sentido, las concepciones filosóficas de la escuela y los dogmas 
admitidos por ella sufrieron una vulneración de forma y contenido para adecuarse a los requerimientos 
del nuevo ámbito al cual pasarían a formar parte, en este caso, la República romana. Las doctrinas como 
la phantasía kataleptiké2 comenzaron a contener elementos platónicos y aristotélicos, o la ἐκπύρωσις 
(Ekpyrosis)3, por ejemplo, que ya no abarcaba la noción general de la ortodoxia estoica. Por lo tanto, la 
transformación de la escuela conjeturó nuevos rudimentos que proporcionaron un proyecto filosófico 
novedoso y claramente distinto de la tradición trabajada hasta entonces.

De esta manera, podemos proponer que, para identificar la noción general de un concepto en la 
escuela estoica, debemos reconocer el incesante cambio del que la Stoa fue víctima, con el fin de co-
mentar de manera satisfactoria el concepto que interesa en este artículo. En el estoicismo, la noción de 
πνεῦμα (pneuma) gobierna la doctrina del alma que, bajo la división tripartita de la filosofía estoica, 
es estudiada por la física sin que su estudio se reduzca a ella. En cambio, gracias a la cuantía de la 
razón como principio rector del universo, el alma es la razón del mundo y, luego, de cada hombre; de 
tal manera que el alma no se encuentra recluida bajo una suerte de categorización específica en la 
conceptualización de la filosofía.

Los filósofos del pórtico plantearon que el alma es un aliento vital capaz de otorgar vida y significado 
al hombre en un primer momento; pero luego, a través del devenir de los anales, la consideración estoi-
ca sobre el alma se modificó debido a los incesantes aconteceres de la Stoa en el tiempo. El estoicismo, 
a pesar de considerar dogmas fundacionales relativos a sus doctrinas, también se configuró según las 

2 Phantasía kataleptiké es entendida como la teoría de la representación comprensiva contenida en la lógica estoica.

3 Teoría del pensamiento estoico, principalmente griega, que propone un ciclo de purificación en el que las almas retornan, a través de un 
proceso de conflagración, a la razón universal.



45

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

La definición de alma como pneuma en la tradición estoica
The definition of soul as pneuma in the Stoic tradition

características de sus contextos; es decir, la escuela estoica comprendió tres periodos en la genealogía 
de la época helenística y, por lo tanto, sus disertaciones variaron de acuerdo con cada una de ellos. Ese 
primer momento corresponde al periodo antiguo e inaugural de la escuela y es, en pocas palabras, el 
que definió el alma respecto a los otros.

Pareciera, entonces, que la consideración de alma como πνεῦμα se hubiera mantenido intacta a 
través de los años en que la doctrina estoica tuvo influencia; pero, aunque así lo parezca, el alma estoi-
ca contiene en su cuerpo teórico reflexiones diferentes en las épocas posteriores a su fundación. Por 
ejemplo, en el segundo momento, a cargo de los filósofos Panecio y Posidonio, caracterizado por el 
eclecticismo de la helenización de Roma, se configuraron concepciones muy particulares sobre el alma. 
Algunas doctrinas fueron desprestigiadas y, aun sin ser objeto de teorización, continuaban compren-
diendo el alma como πνεῦμα, aunque con características más acordes con los filósofos mencionados.

Tal es el caso de Panecio quien optó por desmeritar la especulación sobre la inmortalidad del alma, 
pues consideraba que la relación entre lo racional del hombre y lo divino no poseía el valor suficiente 
para fundamentar una vinculación determinante. Del mismo modo, y siguiendo un materialismo faná-
tico, Panecio omitió doctrinas como la del Hado y la de la ἐκπύρωσις, delimitando así que el campo 
del alma correspondía más a propuestas puramente materialistas y se componía del mismo elemento 
mortal del hombre. En Posidonio, en cambio, se aprecia un regreso a la ortodoxia estoica; no obstante, 
su concepción del alma atendía a elementos platónicos y aristotélicos, estableciendo, además, lo que 
puede definirse como una dualidad en el πνεῦμα.

La confluencia de las dos primeras épocas del estoicismo configuró una tercera, a cargo de la Roma 
imperial, donde los planteamientos sobre la doctrina del alma se renovaron bajo un retorno a la pureza 
fundadora. Aunque pueden observarse elementos eclécticos que abrieron ventanas no del todo afines a 
la ortodoxia de la escuela, no constituyeron más que simples huellas de una tradición reciente. Séneca 
y Marco Aurelio refrescaron una doctrina aún nutrida por elementos de otras corrientes filosóficas. Esa 
repatriación del concepto de alma supuso una reintegración de otras doctrinas como la inmortalidad 
del alma y el dogma de la conflagración de las almas. De esta manera, se pretende interpretar la doctri-
na del πνεῦμα como disposición del alma en el estoicismo, pues la consideración epocal de la escuela 
permite categorizar la significación del alma a través de la historia de la Stoa.

Cabe agregar que la intención de resaltar la noción homogénea del concepto de πνεῦμα en el estoi-
cismo responde a la necesidad de reivindicar los procesos sistemáticos y metodológicos de una escuela 
que ha caído en la presunción del espíritu moderno, el cual busca adecuar las propuestas del pensa-
miento antiguo solo como fuentes de validación respecto a opiniones que poco o nada se compenetran 
con las características propias de la filosofía clásica.



46

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

Federico Bravo Ruiz

Justamente, el estoicismo ha sido presa de intereses poco nobles y, por ello, se decidió ubicar y 
trabajar la condición sistemática del concepto de πνεῦμα en su tradición filosófica. Con el fin de ga-
rantizar un proceso teórico riguroso, se realizó un acercamiento y consulta a diferentes bases de datos, 
tales como Google Scholar, SciELO y Dialnet, lo cual permitió acceder a artículos que profundizan en la 
noción del alma en la escuela estoica.

Pneuma en el estoicismo antiguo

La característica fundamental del alma en el estoicismo griego se comprende bajo la imagen de hálito 
o aliento vital capaz de otorgar vida y, con ello, movimiento. Esta caracterización determina la realidad 
material del alma y su posibilidad como principio ordenador. Es por el hálito que el hombre es como es; 
de manera que, según la doctrina estoica, existe una dimensión trascendental del alma.

El alcance de la definición de alma como πνεῦμα representa más que una definición circunstancial 
del tema: abarca un sentido original, debido a que la fundamentación del hálito corresponde a la Ra-
zón. Esta idea de Razón parte de un supuesto ordenador de la divinidad que puede explicarse desde la 
metáfora de la semilla racional, la cual otorga la razón creada y determina, en el estoicismo, que todo 
lo existente surge de una providencia que comparte la misma razón que posee la naturaleza divina 
(Gómez Espíndola, 2014).

Desde este punto, el alma adquiere una peculiaridad, ya que contiene una función armónica en la 
realidad. Podría interpretarse como una representación de la razón únicamente pero esto llevaría a una 
definición equívoca, próxima a un universo monista y material. Por el contrario, la interpretación que 
mejor concuerda con la ortodoxia estoica es la idea de que el alma constituye una parte de la razón y 
no la razón misma; es decir, la naturaleza (φύσις) otorga coherencia a lo creado transmitiendo algo de 
sí, pues responde a su propia razón, aunque ello no significa que lo creado sea, en sí mismo, la razón 
(Rojas Cortés, 2019).

No existe, por tanto, una diferenciación explícita en los estoicos antiguos entre el alma divina que 
rige, gobierna y ordena el mundo, y el alma del hombre, aunque sí se reconoce que esta última participa 
de la razón divina. Diógenes Laercio (2013) comenta:

Zenón de Citio, Antípatro en su Sobre el alma y Posidonio dicen que el alma es un soplo cálido (Pneuma 
énthernom). Pues por éste somos nosotros animados y por él nos movemos. Cleantes, en fin, por otro 
lado, sostiene que todas las almas persisten hasta la conflagración universal; y Crisipo dice que sólo las 
de los sabios. (p. 429)



47

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

La definición de alma como pneuma en la tradición estoica
The definition of soul as pneuma in the Stoic tradition

De este modo, Diógenes Laercio reconoce que la razón o alma divina asiste al alma del mortal, de-
bido a que en el concepto de πνεῦμα se integra también la doctrina de la conflagración de las almas. 
Asimismo, la definición de soplo remite a la corporeidad del alma, entendida como un producto del 
materialismo apasionado del estoicismo. Sin embargo, conviene aclarar que no todos los estoicos acep-
taron plenamente las propuestas racionales de la φύσις. Es el caso de Boeto de Sidonia, quien incluso 
parecía rechazar la noción de un ser animado (Salles, 2013). Aun así, esto no es razón suficiente para 
negar cierta homogeneidad en la concepción estoica del alma.

La fundamentación del alma como πνεῦμα compromete, indiscutidamente, la interpretación ma-
terialista que distingue al estoicismo de otras escuelas helenísticas. Así, el alma se concibe como parte 
del cuerpo y portadora, a su vez, de funciones específicas dentro del bíos. En otras palabras, existe una 
armonía entre cuerpo y alma que impide diferenciarlos como entidades independientes: una argu-
mentación más del monismo estoico. Tertuliano interpreta esta imagen del alma como una realidad 
corpórea y, en consecuencia, concluye que, además de su carácter materialista, posee también una 
condición mortal:

Finalmente Zenón, al definir el alma como un «espíritu sembrado», de este modo argumenta: «Aquello 
por cuya salida -dice- muere el animal es un cuerpo. Es así que, al salir del espíritu sembrado, el animal 
muere; luego el espíritu sembrado es un cuerpo. Pero el espíritu sembrado es el alma. Por consiguiente, 
el alma es el cuerpo. (Cappelletti, 1996, p. 99)

La definición otorgada por Zenón permite identificar una imagen corpórea y material del alma en el 
hombre. Establece, en el ámbito de la significación del πνεῦμα, dos características que se ordenan bajo 
las doctrinas del monismo y materialismo estoico, y presenta una cualidad divina en el alma. De este 
modo, el πνεῦμα, que comparte la divinidad del logoi hegemonikón, posee la capacidad de permitir 
el conocimiento y el uso correcto de las representaciones, de interpretar y avalar el criterio de verdad.

El carácter divino en el estoicismo supone al alma como fundamento primigenio de la vida, gober-
nada por la razón. Por esta razón, la concepción del logoi hegemonikón ocupa en la Stoa una posición 
central en torno al alma, ya que el dogma de la conflagración articula el inicio y el fin de esta: el alma 
nace de la divinidad y retorna a ella. Elorduy (1972a) comenta: “En este proceso de retorno a Dios, lo que 
primero vuelve a la divinidad es el alma, que consiste en una especie de anathymiásis (evaporación) 
sustantivada y permanente de los humores líquidos” (p. 50).

Crisipo de Solos (2006, p. 72) precisa cinco puntos relativos a la definición primigenia del πνεῦμα, 
que conservará su vigencia en las épocas posteriores: el πνεῦμα es una sustancia corpórea con la ca-
pacidad de establecer cualidades en los cuerpos; mantiene la interrelación del individuo con el todo y 
entre los individuos; y, además, tiene el poder de crear individuos desemejantes que se vinculan entre 
sí en distintos grados de complejidad. De esta manera, el πνεῦμα quedó establecido en la antigüedad 
como definición de alma entre los fundadores de la escuela.



48

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

Federico Bravo Ruiz

Eclecticismo romano

Panecio de Rodas y Posidonio de Apamea son, a grandes rasgos, las figuras prominentes del periodo 
medio de la Stoa. Su labor consistió en desplazar el conocimiento estoico de Grecia a Roma, lo que 
permitió, gracias al eclecticismo de la época, que la escuela estoica se difundiera en suelo romano con 
matices de otras escuelas.4 En relación con el πνεῦμα, las doctrinas estoicas comienzan a interpretarse 
desde consideraciones aristotélicas y platónicas: el alma adquiere ahora elementos dualistas y 
jerárquicos que la ortodoxia estoica primitiva no había contemplado.

Panecio, fiel a su fuerte inmanentismo natural, discurre sus meditaciones en un olvido ex-
plícito por doctrinas generales y fundacionales del estoicismo. El hado, la conflagración de las 
almas y la adivinación son omitidos y, con ello, el pensar el alma como vínculo definitivo entre 
lo divino y lo mortal. El materialismo, en este sentido, no puede admitir teorías de incorporales, 
ni el monismo puede vincularse a lo eterno, dado que todo cuerpo, por naturaleza, está desti-
nado a la muerte.

Al respecto, Levi (1969) comenta: “Por ahora baste observar que, al negar la inmortalidad del 
alma, Panecio prescindía de cualquier sanción ultraterrena de la conducta, quedando ésta fun-
dada sobre las exigencias del valor propio del hombre en cuanto ser racional” (p. 19). Asimismo, 
Panecio sigue adoptando la función racional del alma pero luego la categoriza: “Panecio habría 
distinguido en el alma una parte racional y otra irracional, […] se habla de la razón (ratio) y del 
impulso (hormé) que debe estar subordinado a aquélla” (Levi, 1969, p. 18).

De igual manera, Posidonio otorga al πνεῦμα una jerarquización que articula lo racional y 
lo irracional. A su vez, contiene, al modo de Platón, una subdivisión entre una parte impulsiva 
y otra tendente al placer (Levi, 1969, p. 23). Esta división del alma suele relacionarse con la 
separación del universo entre lo supralunar y sublunar. Lo primero corresponde a lo que se es-
tablece en lo celeste o divino; y lo segundo a lo terrenal, de manera que el hombre, al contener 
los dos elementos del universo, en tanto cuerpo y espíritu, se convierte en puente de ambas 
partes.

Dicho dualismo posidoniano, aunque pareciera alejarse de la ortodoxia estoica, compete 
únicamente a una afirmación de lo divino en el hombre, doctrina que se encuentra inculcada 
en la teoría del πνεῦμα estoico. Copleston (1994), comenta:

Este dualismo se acentúa en la psicología de Posidonio, pues, aunque haga del alma, como los primeros 
estoicos, un Pneuma inflamado -y por tanto algo material como el cuerpo- insiste después en la distin-
ción del alma y el cuerpo de una· manera que recuerde a Platón. De esta suerte, el cuerpo es un obstáculo 
que impide al alma el libre desarrollo de su conocimiento. Además, Posidonio adoptó la teoría platónica 

4	 Es preciso aclarar que la distinción de muchos de los elementos de la filosofía romana se vuelve una tarea compleja debido a que, en la 
actualidad, no es una especialidad académica (Martínez Fernández, 2023).



49

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

La definición de alma como pneuma en la tradición estoica
The definition of soul as pneuma in the Stoic tradition

de la preexistencia del alma, lo cual, naturalmente, acentuaba el dualismo; y admitió -contra Panecio- la 
inmortalidad del alma. Claro que esta inmortalidad sólo podía ser relativa en la filosofía de Posidonio, 
toda vez que éste había vuelto a aceptar la teoría estoica de la conflagración. Su doctrina sobre la “inmor-
talidad” se atenía así a la de los primeros estoicos. (p. 418)

El eclecticismo romano es, por consiguiente, un establecimiento didáctico de la Stoa para contraar-
gumentar las críticas y faltas lógicas derivadas de un monismo extremo de la ortodoxia estoica, el cual 
modifica las acepciones originales de la escuela, entre ellas, las del alma, regresando a una concepción 
platónica.

Roma imperial

Bajo los humores de un imperio en ascenso, las figuras del estoicismo gozan de cierta calma, aunque las 
tribulaciones políticas de la vida pública romana estaban presentes en la mayoría de los representantes 
de la escuela. Existe un sentimiento de serenidad que se envuelve bajo las doctrinas estoicas, 
permitiendo así la función característica de la práctica en la filosofía del pórtico. En este punto, Séneca 
y Marco Aurelio encarnan un retorno a lo primigenio, a lo originario de la Stoa, aunque, claro está, con 
ciertos matices eclécticos dignos de una tradición reciente.

Séneca retoma la lectura platónica de Posidonio en torno a la división cuerpo-alma en términos 
de lucha pero referido al materialismo estoico (Copleston, 1994 p. 423). Además, el filósofo romano 
comprende y enaltece la imagen divina que el hombre comparte con lo celeste, de acuerdo al nivel de 
virtud que el alma contenga:

Poseía un alma perfecta, elevada a la cumbre suprema de la virtud, encima de la cual sólo se halla el espíritu 
Divino, del que una partícula ha descendido a este corazón mortal, el cual nunca se revela más divino que 
cuando piensa en su mortalidad y reconoce que el hombre ha nacido para morir y que este cuerpo no es 
una mansión definitiva, sino un albergue -por cierto, de breve duración-, que debemos abandonar cuando 
nos damos cuenta de que somos molestos a quien nos hospeda. (Séneca, 1989, p. 393)

De esta manera, el πνεῦμα se entiendo como parte constitutiva del espíritu divino que, mediante la 
ἐκπύρωσις, es dotado de sentido. Si bien existe una división entre alma y cuerpo, esta solo se establece 
bajo las doctrinas materialistas y monistas del estoicismo, lo que permite interpretar en Séneca un retor-
no a la ortodoxia en torno al alma, sin dejar de lado la impronta ecléctica heredada del periodo medio. 
Asimismo, el regreso a las doctrinas primigenias del alma incorpora, además, una nueva dimensión 
sobre su inmortalidad, como señala Elorduy (1972b):

Con la separación de alma y cuerpo dejaremos de ser lo que somos, mas no por eso pereceremos: a no-
sotros nos parece que el disolvernos, el retornar el alma y el cuerpo a la naturaleza, es perecer, porque no 
vemos más que lo que tenemos ante los ojos: el embotamiento mental nos impide ver más allá. (p. 155)



50

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

Federico Bravo Ruiz

En Séneca, la separación de alma y cuerpo promulga una definición claramente trasladada del es-
toicismo medio al nuevo, a partir de la similitud que establece entre el alma y lo divino. Los hombres 
somos, en grado de felicidad, similares a los dioses, pues compartimos las mismas características otor-
gadas por la razón.

Marco Aurelio, por otro lado, se reúne de manera más íntima con la tradición estoica. La fundamen-
tación de πνεῦμα como parte del cuerpo mantiene lo legítimo del dogma perteneciente a la doctrina 
del alma pero esta exposición de cuerpo no establece una dualidad o separación de realidades; por el 
contrario, es un consentimiento a la ortodoxia estoica en cuanto su monismo. Carlos García Gual, en la 
introducción a las Meditaciones de Marco Aurelio (1977), comenta:

Él mismo recomienda ese afán de simplificar para quedarse con lo esencial. Parte de unos principios de 
creencia que acepta como incuestionables. Así, por ejemplo, el de la composición tripartita del hombre 
en cuerpo (sôma, sarx), alma o principio vital (psyché, pneuma) e inteligencia (nous). (p. 31)

La filosofía aureliana contiene, entonces, elementos dogmáticos como los de la vinculación divina 
del πνεῦμα con el principio rector, además de la identificación del intelecto con el espíritu, que contiene 
la representación comprensiva y los criterios de verdad. De manera que, dentro del cuerpo filosófico 
que las Meditaciones representan en Marco Aurelio, existe la relación entre dogmatismo y eclecticismo, 
lo que da vida a una nueva o, más bien, renovada definición del alma.

En principio, el alma está supeditada a la tradición del πνεῦμα que recoge, en la filosofía aureliana, 
todas las características que personifican su corporeidad y, por consiguiente, su ministerio en las repre-
sentaciones comprensivas. Pero luego, y como buen romano, Marco Aurelio destina como significación 
del alma unos procesos más generales que se relacionan con la característica divina de esta a la manera 
de Séneca. En consecuencia, la determinación aureliana del alma se define en vista de la tradición re-
ciente y del carácter ortodoxo del estoicismo imperial:

Para los estoicos, la palabra alma puede tener dos sentidos. Es, en primer lugar, una realidad hecha de 
aire (pneuma) que anima nuestro cuerpo y recibe las impresiones, las phantasiai, de los objetos exterio-
res. A menudo es así como el emperador-filósofo entiende la palabra “alma”. Pero, aquí, cuando habla 
de “nosotros” y del alma, piensa en la parte superior del alma, la parte directriz, el hegemonikón como 
decían los estoicos, que es la única libre, porque sólo ella concede o niega su consentimiento al discurso 
interior que enuncia lo que es el objeto representado por la phantasia. (Hadot, 2019 p. 135)

Hadot establece las dos acepciones de la palabra alma en el estoicismo y reconoce que en el empe-
rador ambas definiciones son permanentes, no carecen de sentido y sus significados se corresponden: 
uno como principio vital y material, y otro como elemento directriz. Del primero, dice Marco Aurelio 
(1977) en el Libro III, 16: “Cuerpo, alma, inteligencia; propias del cuerpo, las sensaciones; del alma, los 
instintos; de la inteligencia, los principios”. (p. 78). Del segundo en el libro IV, 40 lo siguiente:



51

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

La definición de alma como pneuma en la tradición estoica
The definition of soul as pneuma in the Stoic tradition

Concibe sin cesar el mundo como un ser viviente único, que contiene una sola sustancia y un alma única, 
y cómo todo se refiere a una sola facultad de sentir, la suya, y cómo todo lo hace con un solo impulso, y 
cómo todo es responsable solidariamente de todo lo que acontece, y cuál es la trama y contextura. (p. 92)

Esta doble disposición de alma refleja tanto la tradición ecléctica como el retorno a lo primigenio. 
En este sentido, la resignificación estoica del πνεῦμα conserva la figura de este como hálito vital y la 
disposición del alma de hacer todo a través del impulso, lo que congenia con la tradición estoica res-
pecto a sus facultades que dependen, claro está, de la razón que la habita (Vigo, 2009). Si bien podrían 
seguirse indagando las particularidades de cada época, es necesario subrayar que la teoría del alma 
como πνεῦμα constituye un elemento dogmático fundamental del pensamiento estoico.

Conclusiones

La filosofía estoica comprende, a lo largo de su desarrollo histórico, una caracterización casi que 
absoluta del alma como πνεῦμα y la define dentro de los límites de la razón como facultad rectora. 
Por un lado, en el estoicismo antiguo, el alma contiene elementos de unificación que se entienden de 
manera sustancial en el monismo; por otro, la filosofía estoica romana, en su periodo medio, incluye 
concepciones platónicas y aristotélicas; y, posteriormente, en la época imperial, un retorno.

El transcurrir del tiempo permite que la constitución de un concepto se vea ampliamente afecta-
do debido a las contextualizaciones impuestas por las necesidades de cada momento histórico; sin 
embargo, el πνεῦμα estoico parece resistir esas disposiciones temporales. En cambio, y tal vez debido 
a la característica dogmática del estoicismo, es un concepto que se constituye como ejemplo de la 
inmutabilidad de las definiciones otorgadas por la escuela del Pórtico, pues si bien existen conmuta-
ciones específicas, estas no son de sentido, sino actualizaciones que se renuevan bajo consideraciones 
estacionarias.

El πνεῦμα es, entonces, un dogma estoico por excelencia: doctrina que afirma la voluntad divina en 
la filosofía estoica y el reconocimiento de la razón como fuente de vida en los hombres. Su definición 
atraviesa las distintas épocas de la escuela y sostiene un papel ordenador respecto a otras doctrinas 
estoicas, como la ἐκπύρωσις y la teoría de las representaciones comprensivas.

Conflicto de intereses

El autor declara la inexistencia de conflicto de interés con institución o asociación comercial de cualquier 
índole.



52

Cienc. Acad. (Univ. Catol. Luis Amigó)
N°. 7 enero-diciembre | 2026 

Federico Bravo Ruiz

Referencias

Cappelletti, A. J. (Trad.). (1996). Los estoicos antiguos. Gredos.

Copleston, F. (1994). Historia de la filosofía. Volumen I: Grecia y Roma. (4a ed.; J. M. García de la Mora, 
Trad.). Ariel. (Original publicado en 1969).

Crisipo de Solos. (2006). Testimonios y fragmentos I. (F, J. Campos Daroca y M. Nava Contreras, Trad.). 
Gredos.

Diógenes Laercio. (2013). Vida y opiniones de filósofos ilustres. (2a ed.; C. García Gual, Trad.). Alianza.

Elorduy, E. S. J. (1972a). El estoicismo. Tomo I. Gredos.

Elorduy, E. S. J. (1972b). El estoicismo. Tomo II. Gredos.

Gómez Espíndola, L. L. (2014). Providencia, racionalidad y ley natural en el estoicismo. Universitas Philo-
sophica, 31(63), 39-70. https://doi.org/10.11144/Javeriana.uph31-63.prle

Hadot, P. (2019). La ciudadela interior. (2a ed.; M. Cucurella Miquel, Trad.). Alpha Decay. (Original publi-
cado en 1992).

Levi, A. (1969). Historia de la filosofía Romana. (H. Pozzi, Trad.). Eudeba. (Original publicado en 1949).

Marco Aurelio. (1977). Meditaciones. (1.a edición; R. Bach Pellicer, Trad.). Gredos.

Martínez Fernández, I. (2023). Concepto y método para una historia de la filosofía romana y su aportación 
a la historia intelectual de Roma. En A. R. Martín Minguijón, K. M. Vilacoba Ramos & J. N. Saiz López 
(Coords.), Conceptos, métodos y fuentes para el estudio de la antigüedad: Líneas de investigación 
actuales (pp. 923–939). Dykinson.

Rojas Cortés, N. A. (2019). Del Alma y el individuo particularmente cualificado en el pensamiento estoico. 
Mutatis Mutandis: Revista Internacional de Filosofía, 1(13), 11–27. https://doi.org/10.69967/07194773.
v1i13.178

Salles, R. (2013). La razón cósmica en el estoicismo y sus raíces platónicas. Anuario Filosófico, 46(1), 49-
77. https://doi.org/10.15581/009.46.1008

Séneca. (1989). Epístolas morales a Lucilio II. (I. Roca Meliá. Trad.). Gredos.

Vigo, A. G. (2009). Alma, impulso y movimiento según Alejandro de Afrodisia. Estudios de Filosofía, (40), 
245-278. http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-36282009000200011&l-
ng=en&tlng=es

https://doi.org/10.11144/Javeriana.uph31-63.prle
https://doi.org/10.69967/07194773.v1i13.178
https://doi.org/10.69967/07194773.v1i13.178
https://doi.org/10.15581/009.46.1008
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-36282009000200011&lng=en&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-36282009000200011&lng=en&tlng=es

	_g9rk6mbwe4q7
	_k8m2dhpvqvpj
	_68hkgfk53fh6
	_ali0q7esfqbh
	_nlr3jnythwho
	_lthr8j2vyq6i
	_9lnseezaxqna
	_iadcbxfb8uj5
	_qc56elgohnhk
	_kckhrb38om1o
	_8nph6jltv10w
	_7zj40o4i3lg
	_anu49rbrn7l7
	_pv0spergbbdm
	_9j6o5938c337
	_Hlk152747151
	_Hlk136325859
	_Hlk134530364
	_Hlk134530631
	_Hlk134530428
	_Hlk134530603
	_Hlk134530642
	_Hlk136325869
	_Hlk136325878
	_Hlk151100038
	_Hlk136338179
	_Hlk136347837
	_Hlk152747151
	_Hlk203376047
	_Hlk152747151
	_Hlk152747151
	_Hlk181431833
	_Hlk181423182
	_Hlk152747151
	_Hlk210183151

	Botón 206: 
	Página 1: 

	Botón 207: 
	Página 1: 

	Botón 142: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 

	Botón 143: 
	Página 2: 
	Página 4: 
	Página 6: 
	Página 8: 
	Página 10: 

	Botón 140: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 

	Botón 141: 
	Página 3: 
	Página 5: 
	Página 7: 
	Página 9: 
	Página 11: 



